# BIBLIOTHECA INDICA;

" = . IE140

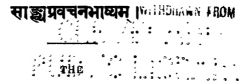
# COLLECTION OF ORIGINAL WORKS

PUBLISHED UNDER THE PATRONAGE OF THE

hon. Court of Birectors of the East India Company,

AND THE SUPERINTENDENCE OF THE

ASIATIC SOCIETY OF BENGAL.



#### SANKHYA-PRAVACHANA-BHASHYA,

A COMMENTARY ON THE

APHORISMS OF THE HINDU ATHEISTIC PHILOSOPHY;

BY VIJNANA BHIKSHU.

EDITED BY FITZ-EDWARD HALL, M. A.,

Member of the Asiatic Society of Bengal, of the American Oriental Society,

and of the Archæological Society of Delhi.

#### CALCUTTA:

PRINTED BY J. THOMAS, AT THE BAPTIST MISSION PRESS.

1856.

agi z ayn

.

•

•

1151 62 M

1

#### EDITOR'S PREFACE.

The title which the Hindus apply to their atheistic\* theory,

\* "Cependant, il n'est guère supposable que Colebrooke se soit trompé en disant que Kapila nie l'idée de Dieu. Il n'a fait que reproduire les accusations directes que l'Inde elle-même a portées contre lui; et, comme ces accusations incontestables ne sont pas justifiées pleinement par les slokas de la Kârikâ, il reste que ce soient les Soûtras qui les justifient. Dans aucun de ceux que nous avons traduits, cette déplorable doctrine ne s'est montrée positivement à découvert; mais je crois pouvoir affirmer, dès à présent, qu'elle est en effet dans quelques autres, comme l'affirment les commentateurs indiens et Colebrooke." M. Barthélemy Saint-Hilaire: Premier Mémoire sur le Sânkhya, pp. 271, 272.

Again, of Colebrooke as entertaining the view that Kapila is atheistic: "Il l'avait empruntée lui-même aux commentateurs indiens." Id., ibid., p. 5.

This is scarcely exact. Colebrooke, the last of men to condescend, as a general thing, to statements in train, does much more than "simply reproduce" the charge of atheism against Kapila, "borrowing it from Indian commentators." He refers, by numbers, to several of Kapila's own aphorisms, as being implicitly atheistic; and he translates one of them—I., 92—by the words "there is no proof of God's existence." Miscell. Essays, Vol. I., pp. 251, 252. See, further, I., 92—99; III., 56—57; V., 2—12, and 46; VI., 64, of Kapila's Aphorisms.

A very cursory glance at Indian commentators, at least on the Sánkhya, would have evinced to M. Saint-Hilaire, that they are, mostly, as delicate as he is himself, in respect of charging Kapila with the denial of God.

In the Padma-purána, latter section, Páshandotpatti chapter, Jaimini and Kapila are called sages of the timasa order, and their writings are termed niris'wara.

is that of Kapila's Sánkhya;\* this epithet being variously understood, in accordance with the several acceptations of its immediate primitive, sankhyá. In the Mahábhárata, sánkhya is allied to parisankhyána and parisankhyá, 'exhaustive enumeration.'†

The author of the Shaq-dars' ana-samuchchaya, a Jaina compendium, corresponding to Madhava A'charya's Sarva-dars' ana-sangraha, says, in the tone of one who retails a familiar fact:

#### साक्ष्य निरोधराः केचित् केचिदीधरदेवताः।

\* Sankhya is the denomination common to Kapila's system and to Patanjali's.

M. Saint-Hilaire, in the opening words of his Analysis of the Sánkhya, confounds the paronymes sankhyá and sánkhya: "Le mot de Sânkhya, qui est devenu le nom du système de Kapila, signifie nombre; et, pris adjectivement, numéral. Il signifie encore, dans une acception assez voisine: calcul, supputation, jugement, raisonnement." Premier Mémoire sur le Sânkhya, p. 19.

Dr. Röer also says: "The term Sánkhya has two meanings, enumeration and investigation." Lecture on the Sánkhya Philosophy, p. 8.

The word Sánkhya, as affording a variety of significations, is made the subject of a laborious pun, in the initial couplet of Bháskara Achárya's Bíja-gapita.

† साङ्ख्यामं प्रविद्यामि परिसङ्ख्यानदर्शनम्। XII., 11393.
Also: साङ्ख्यदर्शनमेतावत् परिसङ्ख्यानुदर्शनम्।

साङ्ख्याः प्रकृति मैन प्रकृति च प्रचंचते ॥ तस्त्रानि च चतुर्ति सत् परिसङ्ख्याय तस्तरः। साङ्ख्याः सच प्रकृत्या तु निस्तु सः प्रचित्रकः॥

Ibid., XII., 11409-10.

One of my MSS, reads, in the first of these two passages, parisankhyánidars'anam; and, in the second, parisankhyána-dars'anam. The same MS. has sankhyam prakurute in place of sánkhyáh prakurvate. Vijnána Bhikshu, at p. 8, has sankhyám prakurvate, and tena sánkhyáh prakírtitáh instead of parisankhyáya tattwatah. But, be the best readings, among these, as they may, it is abundantly plain, from the context, that Vijnána errs in supposing that any allusion is here made to sankhyá, or any cognate word, in the sense of "ratiocination" or the like. Colebrooke, who neglected to pursue the scholiast's citation to the fountain-head, took it, on trust, as correct, and renders sankhyá by "judgment." Miscell. Essays, Vol. I., p. 229,

Sankhyá, as the proximate source of sánkhya, denotes, agreeably to a contemporary speculator of some local celebrity, 'enun-

Nilakaniha Chaturdhara, in his commentary on the Mahábhárata, the Bhárata-bháva-dípa, ineffectually labours, with the aid of arbitrary constructions, to gloss away the palpable import of the passages given above. In short, his predilections as a Vedántí reduce his exegetical merit, wherever the system of Kapila is under discussion, to that of perverse ingenuity.

In citing the Mahdbhárata, or in referring to it, I follow, for convenience, the notation, right or wrong, of the printed edition. But I everywhere verify, or correct, the text of this edition by three very good MSS. which I have consulted.

Colebrooke says: "A system of philosophy in which precision of reckoning is observed in the enumeration of its principles, is denominated Sankhya; a term which has been understood to signify numeral, agreeably to the usual acceptation of sankhyá, number: and hence its analogy to the Pythagorean philosophy has been presumed. But the name may be taken to imply," &c. Miscell. Essays, Vol. I., p. 229.

Adverting to these words, M. Saint-Hilaire observes: "Colebrooke s'est laissé tromper par l'apparence et par une fausse analogie, en prononçant le nom de Pythagore à côté de celui de Kapila." Premier Mémoire sur le Sânkhya, p. 19.

Again, ibid., p. 20: "Si Colebrooke a eu tort de rapprocher le nom de Pythagore de celui du philosophe indien," &c.

But Colebrooke, as is quite obvious from his guarded and adversative mode of expression, delivers, in the preceding extract, neither his own opinions nor even opinions which, pending the adduction of further evidence, he would be thought to accept. Professor Wilson—Sánkhya-káriká, Preface, p. xi.—cites, it is true, the words "and hence its analogy to the Pythagorean philosophy has been presumed," and without comment as to the paternity of the surmise. It may have escaped him that he had formerly written: "The first Indian School, the leading tenets of which are described by Mr. Colebrooke, is the Sánkhya, a term which has been understood to signify 'nsmeral,' and which, therefore, perhaps suggested to Sir William Jones, his comparison of it to the Pythagorean doctrine." Quarterly Oriental Magazine, Vol. IV., pp. 11, 12: September, 1825.

Colebrooke allndes, without doubt, to the following passage: "On the present occasion, it will be sufficient to say that the oldest head of a sect whose entire work is preserved, was—according to some authors—Kapila; not [?] the divine personage, a reputed grandson [?] of Brahmá, to whom

ciation pursuant to a stated order.'\* Another writer holds that it bears the import of 'consideration.'+ Elsewhere, it is explained by 'right knowledge;' and the author of the commentary in the following pages, defines it by 'representation of the real nature of spirit, on the basis of an accurate discriminative acquaintance with it, as contrasted with nature.' Consonantly to

Kṛishṇa compares himself in the Gitā, but a sage of his name, who invented the Sānkhya, or Numeral, philosophy; which Kṛishṇa himself appears to impugn, in his conversation with Arjuna; and which, as far as I can recollect it from a few original texts, resembled, in part, the metaphysics of Pythagoras, and, in part, the theology of Zeno." Sir William Jones's Works, Vol. I., pp. 163, 164: 4to. ed. of 1799.

Sir William, at an earlier period, had pushed his hypothetical analogies much further than this. "Of the Philosophical Schools it will be sufficient, here, to remark that the first Nyáya seems analogous to the Peripatetic; the second, sometimes called Vais'eshika, to the Ionic; the two Mimánsás, of which the second is often distinguished by the name of Vedánta, to the Platonic; the first Sánkhya, to the Italic; and the second, or Pátanjala, to the Stoic, philosophy: so that Gautama [Gotama] corresponds with Aristotle; Kaṇáda, with Thales; Jaimini, with Socrates; Vyása, with Plato; Kapila, with Pythagoras; and Patanjali, with Zeno. But an accurate comparison between the Grecian and Indian Schools would require a considerable volume." Ibid., Vol. I., pp. 360, 361.

- \* कस्मात् साङ्ख्यमित्युच्यते । सम्यक् क्रमपूर्वेकं ख्यानं कथनं यस्यां सा सङ्ख्या क्रमपूर्वा विचारका । यत् नामधिकत्य कतं तस्मात् साङ्ख्यमित्युच्यते मास्नम्। Deva Tirtha Swami: Sankhya-taranga, ad init.
- † पश्चविम्नतित चानां सङ्ख्या विचारः । तमधिक्यत्य कता प्रयः साङ्ख्य इति साङ्ख्यपद्युत्पत्तिः सङ्ख्यो । Raghunátha Tarkavágís'a Bhaṭṭáchárya : Sán-khya-tattwa-vilása, ad init.
- ‡ सङ्ख्या सम्यग् ऋानम्। तसिन् प्रकाशमानमात्मतत्त्वं साङ्ख्यम्। S'ridhara Swami: Subodhini, on II., 39, of the Bhagavad-gitá.

Sérya Pandit, the astronomer, annotating, in his Paramártha-prapá, the same passage of the Gétá, almost copies S'ridhara: सङ्ख्या सस्यम् श्लानम्। तस्यम् श्रानम्।

§ The original will be found near the top of p. 8. As for the italics noticeable in the text, I would remark, once for all, that I use them to distinguish ellipses. Sanskrit vocables, also, when transliterated, I give, as a rule, in the same style of type.

some sacred text, as cited, with approval, by S'ankara A'charya,\* sánkhya imports 'ascertainment of the truth concerning pure soul.' S'ankara, again, and in like manner taking no account of the etymology of the word, interprets it, on his own authority, by 'the conception that the qualities of purity, passion, and darkness, are perceptible by me; and that I, being distinct from them, am the spectator of their operations, eternal, heterogeneous from the qualities, soul.'†

\* In his commentary on the Vishnu-sahasra-ndma from the Mahdbharata, XIII., 7006. The definition to which S'ankara accedes, may be from some Purana. It is not to be found in the legal institutes of Vyasa, where I had hoped to meet with it. The passage in which this definition occurs, together with the verse which the passage explains, here follow:

महर्षिः कपिलाचार्यः कतञ्जो मेदिनौपतिः।

महिं किपलाचार्य इति धनिशेषकोकं नाम महांचाधाद्यविति महिं कत्त्रस्थ नेदस्य दर्शनात्। अन्ये तु नेदैकदेशदर्शनाद्ययः। किपल्यांचा सार्वस्य ग्रहा-त्वातच्चित्रानस्याचार्यचेति किपलाचार्यः। महिंचारी किपलाचार्यचेति मह-विकापस्थाचार्यः।

#### ग्रहातात चित्रामं चाङ्खामित्यभिषीयते ।

इति व्याचकृतेः। ऋषिं प्रस्ततं कपिशं मदानामिति अतेः। सिदानां कपिश्चे। सुनिरिति सुतेषः।

† साङ्खं नाम रमे सचारजसमांसि गुणा सम रक्षा चरं तेथोऽत्यसद्यापारसा-चिमुता नित्या गुणविस्तचण चात्रीत चिन्तमम्। Gitd-bhdshya, XIII., 12.

The repugnance of the Vedántís to the Sánkhya can easily be illustrated. The word sánkhya, substantive or adjective, occurs, in the Bhagavad-gítá, in five several passages: II., 39; III., 3; V., 4, 5; XIII., 24; XVIII., 13. In three of these passages, the first, and the last two, the theory of Kapila is clearly intended. Yet the commentators, who hold, with few exceptions, to the Vedánta, are most averse, in the majority of these cases, from owning that even the existence of atheism is recognised by the poem. In the three instances above mentioned, they, accordingly, explain sánkhya by átman, átma-tattwa, bhakti-s'ástra, Brahma, para-pumán; sankhyá being defined, respectively, by tattwa-jnána, adhyátma-s'ástra, bhakti, upanishad, upanishad. As renderings of the first, we also find dhyánin, jnána, paramátma-vastu-viveka, paramártha-vastu-viveka, vedánta, and yathávasthita-vishayayá buddhyá'nu-sanhita-nirnayah 'a conclusion induced on the cognition of a reality.'

But, whatever may have been the sense originally intended, and perhaps now lost, of the term in question, it is not improbable that it carried a reference, more or less obscure, to the radical independence of scriptural authority, which may be affirmed of Kapila. In the comprehensive spirit of all Hinduism, it is true that he has frequent recourse to Vaidika vouchers\* for subordinate articles of belief. Yet, in spite of this semblance of catholicity, it is obvious that the essentials of his system must be justified, if justified at all, rather by an appeal to reason than to revelation. The Sánkhya, indeed, with all its folly and fanaticism, may, for a Hindu school of doctrine,

Where Kapila's tenets are, in all likelihood, not alluded to, sánkhya is said to mean bhagavat and sannyása: sankhyá corresponding to kírtanátmiká bhaktih and samyag átma-mati. Additional synonymes of the former, similarly employed, are bhakta, bhakti, jnána-nishtha, jnána-nishthá, jnánin, nishpápa-purusha, sannyásin, s'uddhántahkarana, and s'uddha-chetas.

S'ankara A'chárya; Gítá-bháshya: Rámánuja A'chárya; Gítá-bháshya: Súrya Pandit; Paramártha-prapá: S'rídhara Swámí; Subodhini: Madhusúdana Saraswatí; Bhagavad-gítá-gúdhártha-dípiká: Kalyána Bhaṭṭa; Rasika-ranjaní: Jayaráma Tarkavágís'a; Bhagavad-gítá-sárártha-sangraha: Sadánanda Vyása; Bhagavad-gítá-bháva-prakás'a: Pais'ácha-bháshya, by anon.: Kes'ava Bhaṭṭa; Gítá-tattwa-prakásiká: Rámachandra Saraswatí; Gítá-tátparya-s'uddhi.

Of these writers, Rámánuja, Madhusúdana, Sadánanda, and the anonymous author of the *Pais'ácha-bháshya*, refuse to hear of there being any allusion, in the *Gátá*, to the system of Kapila.

Adwaitánanda, in his Brahma-vidyábharana, an expositorial work connected with the Aphorisms of the Vedánta, suggests that the word panchavins'ati, adduced from the sacred writings as demarking the number of the Sánkhya principles, may intend  $20 \times 5$  instead of 20 + 5. In disproof of this conceit, see one of the Sanskrit extracts at p. 2, supra; and the Mahábhárata, XII., passim, but, particularly, chapters 307, 308, 309.

\* These citations from the Vedas can hardly be referred to a politic affectation of orthodoxy; to the quieting, on easy terms, of the misgivings of the unwary. The Jainas, who go the length of openly denying the divine origin of the Vedas, and who repudiate their authority generally, yet admit it when reconcilable with their own tenets. As. Res., Vol. XVII, p. 248.

be allowed a fair share of circumspection. In its dogmatism it has restricted itself, for the most part, to the supersensuous, a phrase too frequently convertible with the indeterminate. would, accordingly, often have been difficult to demonstrate that it was not in the right; and it has signified nothing that it was in the wrong: the Hindus never having been known to approve themselves, ethically, any worse for their atheism than for their theism. What is more, the scrupulous vagueness with which it touches on the subject of matter, is, surely, something in its It may have gone widely astray in the cloud-land of metaphysics; but it offers few parallels to the puerile hylology of the Nyáya. It may contravene the spiritual intuitions of humanity; but it has rarely called down the gods from Olympus. to move the derision of modern science. Other praise of the Sánkhya than this, would, however, scarcely consist with the exactions of just criticism. On the assumption that it has come down to us legitimately elucidated, it is next to impossible, notwithstanding its fantastic show of method, to trace, in it, a single vestige of consistency. As apprehended in the present day, correctly or incorrectly, it must, in short, be ranked, with every other, even the most perspicuous, scheme of atheism, as little better than a chaotic impertinence.\*

<sup>\*</sup> The notion that the existence of God is susceptible of dialectic demonstration, has been surrendered, in later times, by most Christian theologians of any credit: it now being, more ordinarily, maintained that our conviction of deity, on grounds apart from revelation, reposes solely on original consciousness, antecedent to all proof. The idea of God must, indeed, necessarily be postulated as the basis of all human speculation. See Hagenbach's History of Doctrines, passim.

Kant declares that the various objective arguments for the establishment of theism, may be reduced to the teleological, the cosmological, and the ontological. All these, I am told, have been urged, by the Hindus, in combating the Bauddhas, the Mimánsakas, and the Sánkhyas. But further investigation would be requisite before I could produce these arguments, as employed by the Bráhmans, with any approach to a complete exhibition.

Indistinct allusion seems to be made, by the author of the Sánkhya Aphorisms, to anterior\* cultivators of the atheistic philosophy, and, in so many words, to 'venerable preceptors'† of the theory. Of the latter, Sanandana‡ alone is specified by name, and once only: but, equally with all the authorities less distinctly commemorated in company with him, his writings, if he ever wrote, have long been forgotten. Panchas'ikha, though, like Sanandana, expressly mentioned, is yet denied his honourable designation. On the first occasion where his opinion is reported, it is noted with disapprobation; and, in the sole remaining instance where it is brought forward, it is dismissed

No one of these arguments makes more directly against such atheism as that of the Sánkhya, than the cosmological proof, or, rather, paralogism; it having been shown to be built on a logical fiction. This argument is admirably put by Diodorus of Tarsus, who lived in the fourth century:

<sup>\* \*</sup> εἰ δέ τις ἀγένητον λέγοι αὐτῶν τὴν τροπὴν, τὸ πάντων ἀδυνατώτερον εἰσάγει· τροπὴ γὰρ πάθος ἐστὶν ἀρχόμενον, καὶ οὐκ ἄν τις εἴποι τροπὴν ἄναρχον· καὶ συντόμως εἰπεῖν, τῶν στοιχείων καὶ τῶν ἐξ αὐτῶν ζώων τε καὶ σωμάτων ἡ πάνσοφος τροπὴ, καὶ τῶν σχημάτων καὶ χρωμάτων καὶ τῶν ἄλλων ποιοτήτων ἡ ποικίλη διαφορὰ, μόνον οὐχὶ φωνὴν ἀφίησι, μήτε ἀγένητον μήτε αὐτόματον νομίζειν τὸν κόσμον, μήτ αὖ ἀπρονόητον, Θεὸν δὲ, αὐτοῖς καὶ τὸ εἶναι καὶ τὸ εἶναι παρασχόμενον, σαφῶς εἰδέναι καὶ ἀδιστάκτως ἐπίστασθαι. Photii Bibliotheca, ed. Bekker., p. 209, b.

<sup>\* \* \* \*</sup> For change is an incident that has a beginning; and one would never speak of change as without a beginning. And, to be summary, the all-wise Change of the elements, and of the thence arising animate beings and bodies; and the intricate diversity of forms, and colours, and other properties; all but give forth an articulate voice, telling us not to think of the universe as unoriginated, or self-actuated, or, yet, without a Providence; but to know of a truth, and to be unhesitatingly assured, that there is a God, who endowed them with both being and excellent being.

<sup>\*</sup> III., 41. † A'cháryáh: V., 31. ‡ VI., 69. § V., 32.

<sup>||</sup> VI., 68. Vedántí Mahádeva, annotating V., 32, infers, simply from the name of Panchas'ikha being given in the singular number, that Kapila purposes to mark him as a separatist. The singular must, then, be

with an air of sufferance rather than of approval. Of Sanandana nothing is known further than that he is classed among the mind-engendered progeny of Brahmá.\* Panchas'ikha is usually described in the same enigmatical terms:† but the Mahá-bhárata‡ also speaks of him as having had a human mother, Kapilá; and it assigns him to the line of Parás'ara.§

The Sánkhya philosophy is, nevertheless, ascribed, by indigenous tradition, to Kapila, || the putative author of the atheistic sentences, the Sánkhya-sútra¶ and Tattwa-samása; though the

taken to indicate, as compared with the plural, an inferior degree of respect. But Sanandana, though dignified with the title of acharya, is yet spoken of, by Kapila, in the singular number. Mahádeva's words are: प्रशास र्वेष-व्यान प्रमानितित स्वापित । It may, however, be doubted whether the use, in Sanskrit, of the pluralis majestaticus be of any antiquity, notwithstanding Sáyana A'chárya's opinion to the contrary. See Professor Wilson's Translation of the Rig-veda, Vol. I., p. 201, foot-note.

- \* See note at p. 15, infra. 

  † See the same note.
- ‡ XII., 7895. At XII., 7886, of the same work, it is said:

यसाङः कपिसं साङ्क्ताः परमर्थि प्रजापतिम्। स मन्ये तेन कपेस विद्यापयति हि सबस्॥

'I can imagine that he whom the Sánkhyas call Kapila, the mighty sage, the patriarch, is, in person, under this form, exciting our admiration.'

Such is the unmistakable sense of the couplet; and so thinks Nilakantha Chaturdhara: च कपिनाः। तेन प्रवासक्षित्र । तत्र्याक्षक्षात् तत्रकालम्। Yet Professor Wilson understands the meaning to be, that Panchas'ikha is here "named.... Kapila." Sánkhya-káriká, p. 190. Dr. Weber repeats this mistake: "als auch Kapila heisst." Indische Studien, Vol. I., p. 433.

§ Janaka, chieftain of Mithila, and disciple of Panchas'ikha, says:

पराज्ञरसमानस्य टब्स्य समस्यात्रमः। भिचोः प्रविश्वकासं विका परमस्यातः॥ XII., 11875.

|| In only a single text that I know of, is the Sánkhya imputed to S'iva: Mahabhárata, XII., 10388. At the same place, the Yoga also is said to have originated with this divinity.

¶ Swapnes'wara, acquainted as he was with the aphorisms of Panchas'ikha, attributes to him the Sánkhya-sátra also. He accounts for its bearing the title of Kápila, by the circumstance that Kapila initiated the Sánkhya tradition as set forth in these aphorisms. By way of illustration, he adduces the

accuracy of this assignment rests, it seems probable, on no better evidence than the fact, that such treatises of atheism as existed prior to those attributed to Kapila, being superseded by his own more developed, or less incongruous, enunciations, were consigned, at an early period, to oblivion.

But it does not seem imperative to include, among these ancient productions, the works of Panchas'ikha also.\* Even conceding that Panchas'ikha, conformably to the ordinary account of him, was a disciple of A'suri,† who is, in turn, said to have studied under Kapila;‡ yet the measure of a scholastic

His meaning is, that Kapila only propounded the matter of the Sankhyasutra, whose present shape is due to Panchas ikha. He may, then, be supposed to set to the account of humility, the absence from Panchas ikha's name, in the Sankhya Aphorisms, of the honorific title of A'chárya. Against this it might be argued, that a saint so lowly would be likely to mention, at least a few times, the name of the leading rabbi of his school. Yet, on the contrary, be refrains from all mention of Kapila, while he twice speaks of himself. But, in justice to Swapnes wara, it should be added that he gives what is repeated above, as nothing but rumour. His words are: प्रशिक्ष स्वकार वास्रिक्ष । वाधिविकि प्रविक्ष सक्षर्

- \* Colebrooke judges otherwise. Speaking of the Sánkhya-sútra, he says: "It is, avowedly, not the earliest treatise on this branch of philosophy: since it contains references to former authorities, for particulars which are but briefly hinted in the sutras; and it quotes some by name, and, among them, Panchas'ikha, the disciple of the reputed author's pupil: an anachronism which appears decisive." Miscell. Essays, Vol. I., p. 232.
- † Mahábhárata, XII., 7890, 7895. Elsewhere, Panchas'ikha is spoken of as having been instructed, with Jaigishavya, by Kapila himself. Kúrmapurána, first section, chapter 9, s'loka 119. See, also, the note at the foot of page 16, infra.
- ‡ Bhágavata-purána, I., 3, 11. Also: चादिविद्वान् विकासिकाय कार्याद् समयान् परमधिरासुर्थे किञ्चासमानाय तन्त्र प्रोवाच। Vyúsa: Pátanjala-bháshya, I., 25. Notice will be taken, in a subsequent page, of the discrepant explanations of the term ádi-vidwán, in this passage. But the commentators are unanimous in understanding, by paramarshi, Kapila.

descent has no essential correspondence to that of a natural generation. More especially, the position that Kapila takes account of his own literary successor at the second remove, may be granted to offer but little violence to probability, if we simply suppose that the sage originally disseminated his tenets orally, and that they had undergone modification at the hands of sectaries from his proper school, before he committed them to a written form.\*

Panchas'ikha is known, by scanty fragments, as the author of a collection of philosophical aphorisms.† One other perform-

So much for Panchas'ikha's sútras; and it may be questioned whether

<sup>\*</sup> As an ungrateful alternative to silence, I have thus attempted to reduce to harmony, materials, in themselves, at first appearance, rather intractable; but which present, it may be, a distorted reflex of historical verity.

As the first step in dealing rationally with the mind-born sons of Brahmá, we must consider them as brethren, not as brothers. But, rather than depart, in favour of common sense, from the strictest letter of the theogonies, I have found the pandits disposed to fall back on their grand solution of all difficulties as to time, space, and individuals, the transparently indolent dogma of cyclical renovations of mundane events. These iterations admitting of an indefinite number of changes as to particulars, any body may, at last, be every body; and it thus becomes a very easy matter to make light of ordinary chronological sequence.

<sup>†</sup> A single one of them is given, as such, in Vyása's Pátanjala-bháshya, I., 3: एक सेव दर्शन खातिरेव दर्शनस्। Kshemánanda, in his notes on the Tattwa-samása, twice quotes this as a sútra; and Váchaspati Mis'ra, Vijnána Bhikshu, and Nágojí Bhaṭṭa, consent in assigning it to Panchas'ikha,

In Vyása's Pátanjala-bháshya we find, at II., 13: सस्यः सङ्गरः सपरि-हारः सप्रत्यवसर्थः कृशस्त्रस्य नापकषायासम्। कसान् कृशसं हि से वक्रन्यद्शि यचायसायागतः स्वर्गेऽप्यपकषेसस्य करिष्यति। Of this passage, which is uncharacterised, by Vyása, except as being by Panchas'ikha, the Sánkhyatattwa-kaumudí cites the words सस्यः सङ्गरः सपरिहारः सप्रत्यवसर्थः। Swapnes'wara, in his annotations on the Kaumudí, still dissecting, says that the first three of these words form one aphorism, and the remaining word, another.

ance, if not two, is likewise imputed to him; and he, perhaps,

any more samples of them are forthcoming, notwithstanding Colebrooke's assertion that they "are frequently cited, and by modern authors on the Sankhya." Miscell. Essays, Vol. I., p. 233.

The next work recorded as by Panchas'ikha, is metrical; unless, indeed, as is quite possible, the longer extracts, to be given after the following couplets, belong, with one or more of them, to a treatise mixed of prose and verse.

## चाचसु मेाचे। जानेन दितीया रामसङ्ख्यात्। बच्चचयात् हतीयसु बाखातं मोचस्रचन्।

This couplet is quoted, by Vijnána Bhikshu, in his Vijnánámpita, with the following introduction: विविध ने। जे जाने वाच त जावना सामाध्यक्ष प्रविद्याचार। This is the best voucher I have for advancing that Panchas'ikha commented on the Tattwa-samása, of which the words विविध ने। जावार do really constitute a topic. This couplet is again quoted, partially, by Vijnána, in his Yoga-vártika, as well as in Bhává Ganes'a's Yogánus'ásana-sútra-vritti; and in full, by Kshemánanda on the Tattwa-samása, in the Sánkhya-krama-dípiká, and by Bhává Ganes'a in the Tattwa-yáthárthya-dípana. Various readings of it are: ádau for ádyas; hi for tu; vimoksho for tu moksho; kritsna for krich-chhra; and kshayah for kshayát.

Bhává Ganes'a, in his Yogánus'ásana-sútra-vritti, refers the stanza just given, directly to Panchas'ikha; but the same author, in his Tattwa-yáthár-thya-dípana, introduces these verses, and the three couplets following, by expressions importing that they were borrowed, not from, but through, Panchas'ikha.

#### पचार्यम्मिततस्त्रो यनकुनात्रमे स्वितः। स्रदी मुखी मिखी वापि मुखते नान संस्यः॥

Variants: yatra-tatra for yatra-kutra; ratah for sthitah; and mungé jaté s'ikhé and s'ikhé mungé jaté for jaté mungé s'ikhé.

#### प्राज्ञतेन तु बन्धेन तथा वैकारिकेच च। द्विचामिस्तृतीयेन बढ़ी जम्मुर्विवर्तते॥

Variants: prákritena cha for prákritena tu; and baddho'yam tu nigadyate, baddho nányena muchyate, and bandho'yam cha nigadyate, for baddho jantur vivartate.

## तत्त्वानि यो वेदबते यथावडु एसक्पाणाधिदैवतं च । विम्ह्यपाणा नतदेषसञ्जो मृचांस् भुक्के न मृचैः स युज्यते ॥

Variants: chatwári for tattwáni; swarúpair for swarúpáni; pápo for papmá; and bhujyate for yujyate.

Now, these three couplets and that preceding them, the first and the third as acknowledged quotations, are also found in the Sánkhya-krama-dípiká. The last two are cited both there and in the Sánkhya-sútra-vivaraṣa. The first has been spoken of above; and the second is in Kshemánanda on the Tattwa-samása, and in Gaudapáda on the Sánkhya-káriká. It is, besides, observable that Bhává Ganes'a does not quote a syllable as derived through Panchas'ikha, that does not occur in the Sánkhya-krama-dípiká. There is, accordingly, a presumption that Bhává Ganes'a took these passages from this work, and under the impression that it was by Panchas'ikha; and this suspicion is strengthened by the second exordial stanza of the Tattwa-yáthárthya-dípana, where its author clearly enough claims to have consulted Panchas'ikha on the Tattwa-samása:

#### समासस्त्रमाख्य्य बाख्यां पद्मात्रस्य प । भावानसेत्रः कुरते तत्त्रवावार्ष्यदीपनम् ।

The attribution to Panchas'ikha, of the Sankhya-krama-dipika, if ever actually maintained, would at once be invalidated by indicating the fact, that mention of Panchas'ikha is made, in the work itself, supposed free from interpolation; and in such a manner, namely, with the title of dchdrya, as to differentiate him from its author.

The passages extracted below have, in every case, the guarantee of good authority for their being by Panchas'ikha. They are given, in the first instance, by Vyása, in his Pátanjala-bháshya, anonymously: but three of Vyása's commentators; Váchaspati Mis'ra, in the Pátanjala-sútra-bháshya-vyákhyá; Vijnána Bhikshu, in the Yoga-vártika; and Nágojí Bhatta, in the Pátanjala-sútra-vritti-bháshya-chchháya-vyákhyá; testify, one, or all, to their authorship. As for the passage at II., 22, Váchaspati merely says that it is by ágámin, an authoritative sage; but the two other scholiasts declare it to be by Panchas'ikha.

तमणुमानमात्वामममुविद्याण्योत्येवं तावत् चन्यजामीत इत्येषा इयौ विद्योका-विषयवत्यात्वामाचा च प्रवृत्तिच्यातिद्यतीत्युचने यथा योनिनद्वित्तं स्थितिपर्द्-स्वभते। I., 36.

This passage is quoted and expounded by Kahemananda also, in the Navayoga-kallola.

बक्तमबक्तं वा राजमातालेनाभिप्रतीत्य तस्य सम्पद्ममुद्दन्दत्यात्वसम्पदं भन्नानसस्य बापद्मनुष्रोत्तत्वात्वस्यदं भन्नानः ए सर्वेऽप्रतिषुद्ध इत्येषा चतुष्यदा भवत्यविद्या मृजमस्य क्रोत्रसन्तानस्य कर्मात्रसम्य च सविपाकस्य। II., 5.

ं बुद्धितः परं पुरुषसाकारज्ञीस्त्रविद्यादिभिविभक्तमप्रमान् कुर्धात् तत्रात्यविद्यं सोचेन। II., 6. By the prevalent suffrage of mythology, Kapila\* is reputed

तस्यामचेत्रविवर्णनात् साद्यमात्यमिको दुः अप्रतीकारः। बस्राद्। दुः अप्रेतोः परिचर्यस्य प्रतीकारदर्भनात्। तद्यया पादतसस्य भेदाता कच्छकस्य भेतृसं परि-चारः कच्छकस्य पादानिधष्ठानं पादनास्य चितेन नाधिष्ठानम्। एतत्र्यं यो वेद लोके स तप प्रतीकारमारभमाचा भेदसं दुः सं नाभाति। कस्रात्। निलोप-स्थिसामचीत्। II., 17.

चरं तु खसु निष् गुणेषु कर्रं चकर्तरि च पुरुषे तुःखातुः खजातीथे चतुर्थे तिक्रया-चाचिख्यपनीयसानान् चर्यभावानुपपञ्चाननुपद्मन् दर्शनमन्य चत्रते। II., 18.

चपरिचामिनौ हि भोक्नुमक्तिरप्रतिसङ्कामा च परिचामिन्यर्थे प्रतिसङ्कानोव तडु-क्तिमन्पति। तस्याच प्राप्तचैतन्यापप्रकपाया बुहिडकेन्नुकारमाचतया बुहिब्-चिविम्रिडा हि ज नवृक्तिरित्यास्त्रायते। II., 20.

षतिषामनादि संयोगाद्दर्भमानाषामध्यनादिः संयोगः। II., 22.

कपातिमया वृत्त्वतिमयास्य परस्यरेष विवधने सामान्यानि लितम्यैः सप्त प्रव-तेनाः तस्त्राद्यक्षरः। यथा रामस्यैन कचित् समुदाषार इति न तदानीमन्यनाः भावः किन्तु केवस्तं सामान्येन समन्यानत इत्यस्ति तदा तन तस्य मावस्त्रया स्वष्टस्य। III., 13.

तुःखदंशत्रवकानामेकत्रतिसं सर्वेषां भवति । III., 40.

Little can safely be conjectured with regard to the character of the work or works from which these sentences were collected by Vyása. They may be text; and they may be commentary. Probably they are Sánkhya; but, possibly, they pertain to the Yoga. That Panchas'ikha treated of other subjects than the Sánkhya, may be inferred from a remark of Vijnána Bhikshu's: अप्रवेशनाभावेऽपि विद्वां प्रवृत्ती प्रविश्वाचार्यवाकं साहुत्यं प्रमान्यति। Yoga-vártika, I., 25.

\* The more ordinary mánasa, or mind-begotten, sons of Brahmá vary, as specified in different Puránas, from seven to more than twice that number; "but," as Prof. Wilson remarks, "the variations are of the nature of additions made to an apparently original enumeration of but seven, whose names generally recur." Vishnu-purána, p. 48, note 2. One such group is made up of Maríchi, Atri, Angiras, Pulastya, Pulaha, Kratu and Vasishtha; the well-known 'seven Rishis.' Mahábhárata, XII., 7570 and 13075. This list is modified, in the same book of the Mahábhárata, 7534-5, by the substitution of Daksha for Vasishtha: and, at 13040, by the addition of Manu; thus increasing the aggregate to eight. But, however eked out by Pauránika liberality, it is not this catalogue of Brahmá's mind-born progeny that is to furnish us with Kapila.

to have been a son of Brahmá; but he is otherwise described as

Prof. Wilson once wrote as follows: "The founder of the Sánkhya philosophy is named Kapila; who, as one of the seven great Rishis, is one of the sons of Brahmá. There are other accounts of his origin; but none more satisfactory." Quarterly Oriental Magazine for Sept., 1825; p. 12. That Kapila is anywere styled "one of the seven great Rishis," needs confirmation, for all the emphasis with which other accounts of him are here discredited. Nothing of this is to be found in the Translation of the Vishnupurána.

Colebrooke,—Miscellaneous Essays, Vol. I., p. 229,—refers to Gaudapáda, in proof of Kapila's being ranked as "one of the seven great Rishis." Neglecting the collocation of the words in the passage quoted by Gaudapáda, Colebrooke has turned subject into predicate. The citation runs thus: एते ब्रह्मच पुनाः सप्त प्राक्षा सच्चेयः। 'These seven sons of Brahmá were called great Rishis.'

Another group of kindred emanations likewise comprehends seven persons. In the Mahábhárata, XII., 13078-9, they are said to be Sana, Sanat-sujáta, Sanaka, Sanandana, Sanat-kumára, Kapila, and Sanátana. In the passage quoted, in all likelihood from some Purana, near the commencement of Gaudapáda's commentary on the Sánkhya-káriká, Kapila still appears, but as introducing several accredited Sánkhya doctors, to the extrusion of as many of his former associates: the list now standing thus; Sanaka, Sananda, Sanátana, Asuri, Kapila, Vodhu, and Panchas'ikha. In the tarpana, or propitiation-service, of at least one school of the Veda, that of Madhyandina, the same persons are invoked, and in the same order, except that the names of A'suri and Kapila are transposed. See Colebrooke's Miscell. Essays, Vol. I., p. 144. In the Padma-purána, latter section, Vishņu-vyúha-bheda-varnana chapter, 14, 15, with other changes, Kapila himself makes way for another; the set now consisting of Sanaka, Sananda, Sanátana, Sanat-kumára, Játa, Vodhu, and Panchas'ikha. See As. Res. Vol. XI., p. 99. The Kúrma-purána, former section, chap. VII., 18, 19, with additional alterations, reduces the seven to five; Sanaka, Sanátana, Sanandana, Rúrú (Rudra?), and Sanat-kumára; whom it qualifies as great Yogis. The first three and the last of these five hold, apparently, peculiar eminence in the family of Brahmá; since from them, according to Gaudapada on the forty-third Karika, originated, severally, virtue, knowledge, dispassion, and irresistible will. The names of these four also occur, unaccompanied, as if they were to be regarded as representative, at III., 12, 3, of the Bhágavata-purána.

Sananda and Sanandana are, doubtless, prosodial varieties of the same name; and Játa scenas to be put, by metrical licence, for Sanat-sujáta.

In the Kúrma-purápa, latter section, V., 18, parts of the two classes of Brahmá's mental sons, several new characters being added to the first, are named together, thus: Sanat-kumára, Sanaka, Bhrigu, Sanátana, Sanandana, Rudra, Angiras, Vámadeva, S'ukra, Atri, Kapila, and Marichi. But it is worthy of observation that this Purana plainly distinguishes the second class, as to origin, from the first. What is evidently intended for the first class, is detailed, at VII., 35-39, of the former section, as made up of Daksha, Maríchi, Angiras, Bhrigu, Atri, Dharma, Sankalpa, Pulastya, Pulaha, Kratu, and Vasishtha; and the generation of these individuals, as there given, is very different from what it is in any of the accounts rendered by Prof. Wilson. See Vishnupurana, p. 50, note. For instance, the first and the last four are derived, respectively, from Brahmá's prána, udána, vyána, apána, and samána. See, for these terms, Colebrooke's Miscell. Essays, Vol. I., pp. 356 and 374; also the Sánkhya-káriká, p. 103. At X., 84, of the same section, the whole eleven are denominated Brahmás; and Brahmá is stated to have created them by his power as a Yogi. See, also, Vishnupurdya, p. 49.

Further particulars of interest occur at X., 122—125, of the latter section of the Kúrma-purána. Sanat-kumára is here said to have instructed Samvarta; and he, Satyavrata: Sanandana, Pulaha; and he, Gautama: Angiras, Bharadwája: Kapila, Jaigíshavya and Panchas'ikha: Sanaka, Parás'ara; and he, Válmíki. This Purána is related, at its conclusion, to have been transmitted from Brahmá as follows. Brahmá communicated it to Sanaka and Sanat-kumára; Sanaka, to Devala; Devala, to Panchas'ikha; and Sanat-kumára, to Vyása.

There is, clearly, no countenance, in the analogy of the Hindu hagiogony, for the else plausible surmise, that a complete history of the mánasa sons of Brahmá, might, if recoverable, possibly go to show that the term by which they are known, may originally have borne a less mystical signification than that of mind-born. Its intention could never have been to discriminate the literate portion of the Brahmanidae from their less learned kinsmen.

\* Mahábhárata, III., 1896 and 8880. Rámáyana, I., 41, 2—4 and 25. At I., 41, 2—4, Kapila's destruction of the sons of Sagara is predicted. Padmapurána, latter section, Vishnu-vyúha-bheda-varnana chapter. Vishnu-purána, p. 377. Bhágavata-purana, I., 3, 11; where Kapila stands the fifth of the twenty-four incarnations of Vishnu. See, also, at p. 6, supra, the verse from

born as the son of Devahúti;\* and, again, is identified with one of the Agnis, or fires.† Lastly, it is affirmed that there have been two Kapilas: the first, an embodiment of Vishnu; the

the Mahdbhdrata, XIII., 7006, with S'ankara A'charya's commentary. See, further, the passage at p. 10, supra, quoted in Vyása's Pátanjala-bhdshya. The later commentators on this work, Vijnána Bhikshu and Nágojí Bhaṭṭa, understand the word ádi-vidwán, or 'primeval sage,' to mean, here, Vishnu. Váchaspati Mis'ra, though recognising Kapila as an incarnation of Vishnu, considers 'primeval sage' to refer to the former, reappearing on earth after absorption into the divine essence. The remainder of Váchaspati's remarks are not very intelligible; or else my MSS. are corrupt.

Schlegel, in his note on the Rámáyano, I., 41, 3, remarks: "De hoc Vishnûs cognomine et munere non habeo quod expromam. Vix opus est monere plane hinc alienum est Kapilum, philosophise rationalis (sánkhya) auctorem; quamvis et hunc discipuli nimis ambitiosi numinis plenum, imo ipsum in mortali corpore praesentem Vishnum fuisse iactaverint. Quam opinionem innuit auctor Bhagavad-gitae, Lect. X., 26." It must now appear that the notion which Schlegel here dismisses so peremptorily, is much better fortified, by mythology, than he, to all appearance, apprehended.

\* Bhágavata-purána, II., 7, 3; and III., 33, 1. The birth of the sage, and of his nine sisters, is here said to have taken place in the house of Kardama, the husband of Devahúti, who is called Kapila's mother. Kapila's father, according to this account, must be Kardama; as there is no hint of anything like a miraculous conception. Kapila, as here described, is, nevertheless, regarded, by some, as having afterwards become an incarnation of Vishnu. Kardama, if not one of Brahmá's mind-born sons, was, at all events, a prajápati, or "patriarch." Vishnu-purána, p. 50, note.

In Colebrooke's Miscell. Essays, Vol. I., p. 230, Devadúti is, of course, a misprint for Devahuti. Yet Lassen has adopted the former reading. Indische Alterthumskunde, Vol. I., p. 832.

† ग्राक्तक्रम्पगतिर्देवो यो विभित्तं क्रताज्ञणम्।
. चक्रकायः कक्ष्मणाणां कर्ता जोधाणितस्तु सः॥
कपिस्तं परमर्थि च यं प्राक्ष्ययेतयः सद्दाः।
चिग्नः स कपिस्ते जाम सम्ब्र्ययोगप्रवर्तकः॥

Mahábhárata, III., 14196-7.

It is the last line of these couplets which, with the exchange of s'ástra for yoga, is cited at p. 232 of the present work. The 'self-styled Vedántí,' by which epithet Vijnána there denounces some unnamed author, for holding

other, the igneous principle in human disguise.\* It must be acknowledged, in short, that we know nothing satisfactory concerning Kapila; the meagre notices of him that are producible

that the Sánkhya Kapila was an incarnation of fire, has hitherto eluded my quest.

Prof. Wilson, alluding to this text, of whose source he was unapprised, pronounces, touching the identity which it authenticates, that "there does not appear to be any good authority for the notion;" and adds, immediately afterwards: "Kapila is a synonyme of fire, as it is of a brown, dusky, or tawny, colour; and this may have given rise to the idea of Agni and the sage being the same." Sānkhya-kārikā, p. 188. See, also, Colebrooke's Miscell. Essays, Vol. I, p. 230. But it seems just as likely that the conception owed its origin to the fabled combustion, by Kapila, of the sons of Sagara. Mahābhārata, III., 8881. Also see As. Res., Vol. III. pp. 349, 350; and Vol. VI., p. 478.

For Wilford's wild speculations in which he identifies Kapila with Enoch, see As. Res., Vol. VI., pp. 473-4.

\* I quote at length, as the following passage will, in a subsequent page, again come under consideration:

ष्याचानादिक्के मक्त मेनासनासमुद्रानपतिताननाथ दीना मुद्दिषीषुः पर सक्ठपासुः स्वतःसिद्दतत्त्वज्ञानो सद्दिर्भमनाम् किपस्रो द्वाविम्नित्तत्त्वास्त्रपाद्वत् स्वनात् स्वनिति वि सुत्रातः। तत एतैः समस्रतस्वानां सक्त प्रदितन्त्वार्थानां स्वनं भवति। इतसेदं सक्स साम्स्वातीर्थमू स्वभं तीर्थामनास्व चितत्त्रप्रस्तान्येव। स्वयक्ष्यायो तु वैसानरावतारभगवत्वपिस्त्रस्थिता। इयं तु द्वाविम्नित्स्वी तस्या स्वि वौक्षमूता मारायस्वातारसद्विभगवत्वपिस्त्रस्वीतितः हदाः।

Sarvopakáriní, ad init.

S'ankara A'chárya, in the S'áríraka-mímánsá-bháshya, I., 2, 1, also declares for two Kapilas. Implicitly following the Rámáyana, he considers the Kapila who destroyed the sons of Sagara, to be an incarnation of Vásudeva or Vishnu; but he denies the origination, or revival, by him, of the atheistic system. Acknowledging another Kapila, him of the Sankhya, he makes, however, no attempt to ascertain him. The Bhágavata-purána, IX., 8, 13, flatly denies that this Kapila could, with his gentle nature, intentionally have slain the sons of Sagara. Yet it makes no doubt that they were destroyed by fire issuing from the body of the incensed ascetic, independently of his volition.

S'ankara A'charya, commenting on the word Kapila in the S'wetás'u ataraupanishad, V., 2, proposes two interpretations of it. By one of them it is violently made to intend, as a lame synonyme, Hiranyagarbha. Otherwise, being hopelessly involved in uncertainty, and inextricably embarrassed by fable. Yet it may be credited, with but little hesitation, that he was something more substantial than a myth;\* and there seems to be tolerably good ground for receiving, as an historical fact, his alleged connection with the Sánkhya.

since primogeniture among created beings is found averred of both Kapila and Hiranyagarbha, they are, to save scriptural consistency, concluded to be one and the same. On the other interpretation, the person named in the text is Kapila of the Sánkhya, a partial incarnation of Vishņu. For the qualification of him as such, some unspecified Puráṇa is adduced. S'ankara adds that the other Kapila is celebrated in the Mundaka-upanishad. This statement is, however, made inadvertently, since no mention of him occurs there. S'ankara probably quoted, after the ordinary reckless Indian fashion, from memory. Dr. Röer has somewhat misrepresented S'ankara, in making him cite suicidally the Puráṇa above referred to. It is vouched, and professedly so, not to corroborate the first identification of Kapila, but to elucidate the second. Neither, in this quotation, is Kapila, "to praise him," "identified with Hiranyagarbha." See Bib. Indica, Vol. XV., p. 62.

It may be observed, generally, that, in conformity with Hindu usage, none but the figment of one's special idolatry, is glorified as a plenary incarnation.

Kapila, in the Mahádeva-sahasra-náma-stotra, Mahábhárata, XIII., 1211, is an epithet of S'iva; and expresses, as indicated by the context, 'tawny.'

In an inscription translated by Colebrooke, there occurs the word kapilá, which, he observes, "probably is fire, personified as a female goddess." [sic] Miscell. Essays, Vol. I., p. 300, last line; and p. 304, foot-note no. 21. It remains to be shown that the word ever means fire. In this place it bears, undoubtedly, the sense of 'a red cow;' from circumambulating which, great merit is supposed to be acquired. "A red one] Kapila: When applied to a cow, this term signifies one of the colour of lac-dye, with black tail and white hoofs." Colebrooke's Two Treatises on the Hindu Law of Inheritance, p. 131, second foot-note. For kapilá in this acceptation, see the Mahábhárata, XIII., 2953, 3535, 3596, 3703-4, 3744, 3764; and, on the subject of circumambulating a cow, see the same poem, XIII., 3436 and 3794.

\* Colebrooke comes to a different conclusion. "It may be questioned," he says, "whether Kapila be not altogether a mythological personage, to whom the true author of the doctrine, whoever he was, thought fit to ascribe

The larger of the works presumed to be by Kapila, is comprised in six books of sútras\* or aphorisms, which, as ordinarily

it." Miscell. Essays, Vol. I., p. 231. But the *Mahábhárata*, in spite of its alloy of fiction, sufficiently attests. it would seem, the reality of the sage; and the *Sánkhya-sútra* and *Tattwa-samása* may be pseudonymous, without vacating the existence of Kapila, or his character of originator, or early promulgator, of hylotheistic doctrines.

In the Padma-purdea, latter section, Gauri-vargana subdivision of the Kumdra-sambhava chapter, Kapila is said to have dwelt in the village of Kalápa. Further particulars regarding this personage can, doubtless, be obtained, if the Kapila-upapurdea, which is named in the Kúrma-purána and elsewhere, be still extant. The Kapila-sanhitá may be the same. See the Sanskrit Catalogue of the library of the As. Soc of Bengal, p. 72. At p. 26 of this Catalogue occurs the name of Kapila-smriti, or legal institutes of Kapila. A work descriptive of certain places of pious resort, and another on naval astrology, attributed to Kapila, have been found in the Peninsula. Mackenzie Collection, Vol. I., pp. 65 and 262.

\* Colebrooke—Miscell. Essays, Vol. I., pp. 231, 232—unhesitatingly applies the title of Sánkhya-pravachana to these sútras; but adds—ibid., p. 232—that it "seems to be a borrowed one: at least, it is common to several compositions. It appertains to Patanjali's Yoga-s'ástra." Undoubtedly it is borrowed; and I am disposed to date its use in question only from Vijnána Bhikshu. Apart from the writings of this author and of his followers, I have nowhere met with the employment of Sánkhya-pravachana in place of Sánkhya-sútra, save in the postseript to Aniruddha's commentary, and in that to its abridgement by Vedántí Mahádeva. But the epigraphs to Indian manuscripts are known to be, so generally, the work of copyists, that the adverse evidence of these two seeming exceptions may, very allowably, be neglected.

With regard to the meaning of the term Sánkhya-pravachana, which forms part of the title of the present publication, M. Saint-Hilaire could not have done better than consult our commentator; whose explanation of it he seems, however, to be unacquainted with. At p. 5 of his Premier Mémoire sur le Sânkhya, he translates these words by "Préface ou Introduction au Sânkhya." Sooth to say, this would be a strange sort of name for a complete dogmatic enunciation, by any philosopher, of his own theory; especially if, as happens with the Sânkhya, the theory leaves almost no room for legitimate evolution.

read, amount to five hundred and twenty-six.\* Its fourth book is chiefly made up of proverbial sayings and brief hints of

Mistaken as Vijnana probably is, in arguing that the Tattwa-samdsa not only preceded the Sankhya-satra, but formed its germ, there is no ground to mistrust his etymological analysis of the word pravachana as here used. At p. 7 of the present work, he explains it by prakarshena nirvachanam 'detailed exposition;' and, at p. 110, by prapancha 'explication.' Its import is, therefore, interpretation.

Vijnána, in the Pátanjala-bháshya-vártika, 1st adhyáya, ad fin., again defines the term sánkhya-pravachana—as the proper name, according to Vyása, of the Yoga Aphorisms—by words expressing 'detailed exposition:' साङ्ख्यप्रवचन इति । साङ्ख्यप्रवचन प्रवचन स्व । अञ्चलका अधिक प्रवचन स्व । Nágojí Bhatta, in his Pátanjala-sútra-vritti-bháshya-chchháyá-vyákhyá, silently transcribes Vijnána's derivation: एतस साङ्ख्यप्रवचन ते साङ्ख्यप्रवचन ते साङ्ख्यप्रवचन विकास स्व वचन स्व साङ्ख्यप्रवचन ते साङ्ख्यप्रवच

Had M. Saint-Hilaire not permitted his dependence on Colebrooke to supersede reference to Vijnana, he would have found that, on the statement of the latter, the Sánkhya-pravachana came after the Tattwa-samása; and that neither of them is described as standing to the other in a relation similar to that of preface. Further on I shall take up this point again.

\* That is to say, in the six books, 164, 47, 84, 32, 129, and 70, respectively. As for this enumeration, even if it had not the support, by express declaration, of annotators, yet the tenor of their scholia would, in general, authorize it with sufficient distinctness. But it is expressly supported, by notation, in all the copies of the pure text that I have consulted, and in most of the MSS. of Vijnána's commentary and of Nagojí Bhaṭṭa's abstract of it, that I have collated. Aniruddha, and his epitomist Mahádeva, of whose works such MSS. as I have examined likewise have the aphorisms numbered, concur, essentially, in the forementioned distribution and aggregate. The only difference which they discover, consists in halving the 121st aphorism of book V.; thus bringing out the sum total, 527. See p. 207 of the present publication, and p. 33 of its appendix.

M. Saint-Hilaire, precipitately accepting, without diplomatic verification, the Serampore edition of Vijnána's commentary, and unvisited by any the least suspicion of its faultlessness, computes the Sánkhya aphorisms, in the six books, at 156, 46, 76, 30, 122, and 69; in all, 479. See Premier Mémoire sur le Sánkhya, p. 6. The consequence, to his essay, of this want of circumspection and research, is not very advantageous. Neither need one be sur-

legends, illustrative of Sánkhya topics; and its fifth is polemic, being devoted to a formal defence of the atheistic scheme. In

prised that, leaning on the old edition of Vijnána, he should write thus: "Isvara Krishna, imbu des opinions de son temps, aurait pu prêter à Kapila des pensées qui ne seraient pas les siennes." Ibid., p. 69. The result of the otiose confidence above animadverted on, may in part be gathered from the particulars about to be noted.

In the edition received by our essayist, I, 61 is lost in the commentary; and yet the 22d káriká is, in good part, composed of it. With the same memorial couplet, VI., 32, also, is connected: but this aphorism, with most of the explanation of it, is omitted altogether.

I., 87, which is degraded to commentary, fixes the number of the proofs admitted by the Sánkhya, as stated in the 4th kúrikú.

I., 118, which is in the same predicament with the aphorism last named. forms part of the 9th káriká.

I., 141, similarly circumstanced, may be found embodied in the 17th káriká.

I., 162, which is given as commentary, upholds the 62d karika.

M. Saint-Hilaire would have quoted II., 28, after the 28th karika, had it not been omitted—with nearly all its commentary.

He would, also, at p. 444, have cited III., 18 and 19, if they had not been printed as shreds of scholia.

The 50th káriká receives support from III., 43, which is, likewise, disguised by small type.

Commenting on the 54th káriká, M. Saint-Hilaire employs language which significantly implies the entire and unquestioning reliance on the old edition of Vijnána, which has above been alleged of him. His words are as follows:

"Lecture 3, soûtra 44 [48]: 'En haut, il y a prédominance de la bonté.'

"Kapila ne va pas plus loin; et après avoir indiqué, comme on l'a vu, l'existence des trois mondes en n' indiquant que le monde des dieux où règne la bonté, il ne dit point quelle qualité prédomine dans les mondes qui viennent après celui-là. Il est probable que la Kârikâ, en faisant prédominer l'obscurité dans le monde inférieur, et le mal dans le monde du milieu, se conforme à une tradition dès longtemps reçue; mais, dans les axiomes du maître, ce complément à peu près indispensable de sa pensée n' apparaît pas, et il n'en a rien exprimé, pas même par une de ces réticences qui lui sont si habituelles. Il faut ajouter que le commentateur des Soûtras, Vidjnâna Bhikshou, ne s'est pas arrêté d'avantage à la doctrine que nous retrouvons

addition to its special section of controversy, it, also, here and there, prefers in direct terms, or else darkly points to, exceptions

dans la Kârikâ, et qu'à la suite de Kapila il a omis de parler des deux autres mondes, placés au-dessous du monde supérieur. Il se borne à dire que par 'en haut' Kapila comprend le monde qui est au-dessus de la terre habitée par les mortels." Premier Mémoire, &c., pp. 213, 214.

The restoration of III., 49 and 50, which, with the explanation of them, do not appear in the Serampore impression of Vijnána, at once accounts for several items of the 54th káriká, and completely frustrates the criticism, just quoted, which our essayist ventures.

III., 53, which is reduced to commentary, is repeated, mostly, in the 55th kdrikd.

To illustrate the 68th kdriká, M. Saint-Hilaire cites, instead of III., 56, which is omitted, the explanatory expansion of it.

"Colebrooke a fait remarquer (Essays, tom. I., page 232) que les Soûtras attribués à Kapila mentionnaient le nom de Pantchasikha. Le fait est exact, et Colebrooke en tirait cette double conséquence: d'abord, que les Soûtras n'étaient pas de Kapila lui-même, car il n'aurait pas cité le nom de son disciple; et, en second lieu, qu' il y avait pour le Sânkhya des autorités antérieures aux Soûtras, puisqu'ils invoquaient eux-mêmes le témoignage d'un maître plus ancien qu' eux. J' admets les deux conséquences signalées par Colebrooke. Mais il aurait dû ajouter que la citation rapportée par lui se trouve dans l'avant-dernier soûtra de tout le système. (Lecture 6, soûtra 68). A' cette place, les interpolations ont été plus faciles certainement que dans le corps même de l'exposition, et il est fort possible qu'une main étrangère ait glissé celle-ci à la fin de l'ouvrage. Cette simple indication du nom de Pantchasikha ne nous apprend d'ailleurs absolument rien sur la vie de ce personnage; elle ne fait que consacrer le souvenir d'une de ses doctrines." Premier Mémoire, &c., pp. 253, 254.

Now, in the first place, the suggestion broached by M. Saint-Hilaire, that VI., 68, as being the penultimate aphorism of the Sánkhya-sútra, may, not improbably, be an interpolation, is weakened by the fact that it is followed by two aphorisms instead of one; and his objection now lies, by his line of argument, more directly against the text commemorating Sanandana,—VI., 69;—which, in his reading of Vijnána, is consigned to the notes. Again, both he and Colebrooke failed to observe V., 32, which, likewise, in Vijnána, as received by the former, is simply a scantling of commentary. The rest of M. Saint-Hilaire's reasoning, the bulk of which is, with such a lofty air

objected by a fictitious postulant, or protagonist; appending, in antidote, the appointed solution of the difficulty suggested. In this procedure it is nowise singular among compositions of its order. Neither is it the only sample, in Indian literature, of an aphoristic treatise that possesses but slight pretensions to method. It abounds, moreover, in repetition. As compared with the aphorisms of the other philosophical schools, to those of the Sánkhya may, however, with all their elliptical obscurity, be conceded no inconsiderable credit for the degree in which they define their own tenor. In this respect they present, indeed, an observable contrast to the sútras of the Vedánta, to go no further; and the rationale of this contrast appears to be of no arduous discovery. As the creed purporting to represent the Vedas constituted the established faith, a compendium of its dogmas could securely count on a dispensation from that punctual scrutiny which would inevitably attend the symbol of a schism.\* To the first would be wanting certain inducements

of patronage, avowedly adopted from Colebrooke, has been dealt with already. See above, pp. 10, 11.

Once more, our essayist would, in expounding the 57th káriká, have cited VI., 40, had it not, in the old edition of Vijnána, been accounted expositorial; a part of the introduction to it being, there, put in its place.

<sup>\*</sup> Nílakantha Chaturdhara, in his Shat-tuntrí-sára, enumerates, as ástika or orthodox systems of philosophy, the Mímánsá, Tarka, and Vedánta; and, as nástika or heterodox, the Chárváka, Saugata, and Árhata. The Tarka, of the first class, he subdivides into the Sánkhya, Pátanjala, Vais'eshika, and Nyáya; and the Saugata, of the second class, into the Sautrántika, Vaibháshika, Yogáchára, and Mádhyamika.

Proceeding to particulars, this writer gives some account of a singular theory, additional to those above named, by one Mis'ra. As never having been alluded to by any European writer, it may be thought not undeserving of a summary note.

The most remarkable characteristic of this theory consists in the exotic innovation of doing away with the ultimate resolution into the primal cause, of matter and all subaltern forms of intelligence. The diverse allotment, to different mortals, of mundane fruition, in the case of original appearances

to precision, which could scarcely fail to weigh gravely with the other; and, if acceptable in the gross, it might easily be entrusted to the casual care of expositors, for the redress of its laxities. As for the second, on the other hand, as anticipating every species of opposition, its compiler would industriously labour to diminish the chances of conflict, by, first of all, studying to avoid ambiguity; and, further, the proselyte to a new belief would naturally be solicitous for a precise enunciation of the tenets he had received in return for those he had discarded. Accordingly, though the aphorisms of the Vedánta may have been posterior to those of the Sánkhya, there seems good reason why the first should not have striven so strenuously as the other, against the hazard of misconstruction. That the latter is by no means so capable of various interpretation as the former, is incontestable. That it would prove to be so, might, perhaps, even be argued from the consideration that the Sánkhya has never, within historical knowledge, lapsed from unity; whereas

on the stage of life, is referred, by it, to the influence of the face of the horoscope at conception and birth. The preeminently devout are, at death, translated to a place of bliss, and are thenceforth exempt from earthly vicissitudes. Ignorant evil-doers are consigned, by divine messengers, to a region which is vaguely said to be inferior to paradise; and their resurrection in this world, or other subsequent change of state, appears to be unprovided for. Conscious transgressors are tormented in the flames of Tartarus, till the beginning of a new cycle; and are then reendued with their former bodies. With these persons, the deeds of the past life have, declaredly, a retributive efficacy. Such as presumptuously pretend to oneness with the Deity,—by whom the Vedantis are plainly signified,—suffer, in their subtile frames, the dolors of perdition, till the end of the current day of Brahmá; and are then ejected from their gross corporeal investments. This last expression is unintelligible; and the text is, here, very likely, adulterated.

Mis'ra, on the representation of his critic, lays claim to one or more Upanishads, a Purana, and the *Udas'arava-brahmana*, as lending colour to his sentiments. Two branches from his proper school are hinted at; their deviation from the heresiarch being intimated to hinge on the nature of the godhead. Nilakantha truculently retaliates the severity of Mis'ra to-

the Vedánta has notoriously ramified into several distinct and irreconcilable denominations.\*

As already remarked, besides the book of aphorisms just dis-

wards Vedántís, by denying to him and to his followers, every prospect of reaching the sphere of Brahmá. He refuses them fellowship with the Hindu communion; and reviles them, under the epithet of 'brutes of the Lord,' for impiously maintaining that celestial blessedness is attended with a sense of selfhood.

The bare title of Mis'ra is usually appropriated, I learn, to Váchaspati Mis'ra the jurist. Here, however, it may, possibly, designate the elder writer of the same name, the pneumatologist. As conducing to sustain this conjecture, I may mention a rumour, prevalent among the learned Hindus of Central India, that this writer, late in life, put forth a disquisition, believed to have perished, on incognisable matters generally; in which, no doubt scandalizing the conservatism of his age, he evinced a marked disposition to think, within limits, for himself. At all events, the origination, on Indian soil, of a system that strikes at the very root of pantheism, is a phenomenon well worthy of remark. It may, indeed, almost be taken to imply an acquaintance with some religion of the West; though, in teaching that creation, sentient and inert, proceeds from the Deity as a seed, it is evident that Mis'ra had not risen to the Christian and Muhammadan dogma of genesis without a material cause. His implied restriction to the human species, of a future life, is, also, a striking reduction of the range accorded, by most oriental nations, to the economy of metempsychosis.

Of Nilakantha's Shat-tantri-sara I have been able to procure only the fourth and last chapter, and but a single copy of this fragment. The treatise is in verse, with a prose paraphrase and a commentary; the whole by the same author. It is said to have been written within the last century and a half.

\* Notwithstanding their fundamental disparity, a general similitude pervades the Sánkhya and the Yoga. In some of the earliest authorities they are, also, repeatedly mentioned in combination. Their interdependence, likewise, is incontrovertible. That the Yoga implies the existence of the Sánkhya, does not require to be proved; and a reference to the Sánkhya-sútra equally discovers that it contemplates not a few of the fanatical notions and practices detailed in the aphorisms of the Yoga. It may, therefore, not unreasonably be concluded that the Sánkhya and the Yoga, whatever their era, or the age of their supposed earliest text-books, were of nearly contemporaneous origin.

missed, a scanty index\* to the topics of the Sánkhya, entitled Tattwa-samása, is referred to Kapila. The articles that make

The topics of the Sánkhya, as diversely exhibited in the several editions of the *Tattwa-samása*, will receive full attention presently. But another classification of these topics, which computes them at sixty, is propounded in the commentaries on the *Tattwa-samása*, and in the *Rája-vártika* as quoted in the *Sáukhya-kaumudí* and *Sarvopakáriní*. The passage from the *Rája-vártika* runs as follows:

प्रधानास्तिलमेकलमर्थनस्वस्थान्यता।
पारार्थे च तथानेकां वियोगे योग एव च।
प्रेपटिकारकर्टलं मेस्तिकार्थाः स्नृता दशः।
विपर्थयः पचविधस्त्रेथोक्ता नव तुरुषः॥
करकानाससामर्थं सराविधतिधा सतम्।
दति परिः पदार्थानासरासिः स्ट विदिसिः॥

Fifty of these topies, the 'intellectual creation,' offer no difficulty, at least in the immediate subdivisions of this aggregate. These are: the five species of obstruction, the nine of acquiescence, the twenty-eight of disability in the organs, and the eight of perfection. The remaining ten are: (1) the existence, (2) the simplicity, (3) the objectiveness, and (4) the subservience, of nature; (5) the distinctness, (6) the multeity, and (7) the passiveness, of spirit; (8) the disjunction of nature from spirit, (9) the conjunction of nature with spirit; and (10) the continuance of the body after the acquisition of saving knowledge.

Prof. Wilson—Sánkhya-káriká, pp. 191-2—completes, in some sort, this set of ten 'radical facts;' but only by copying Váchaspati where he supplements the text, and by misunderstanding him both there and elsewhere. Váchaspati connects 'existence' with both 'spirit' and 'nature;' and yet in order to make but one category of the whole, namely, 'the existence of spirit and nature.' Prof. Wilson makes two: "existence of soul" and "existence of nature." Again, Váchaspati explains s'esha-vritti, by sthiti, which he refers to sthúla and súkshma. Prof. Wilson, dividing, as before, gives two categories, "duration of subtile" and "that of gross." Viyoga and yoga are left, by Váchaspati, unexplained, as being too obvious to demand elucidation. Prof. Wilson throws them out altogether.

<sup>\*</sup> The distribution of the Sánkhya system into twenty-five cardinal principles,—namely, eight producers, sixteen productions, and spirit,—is as old as the *Mahábhárata*. See foot-notes to pp. 2 and 6, supra. The crazy digest of these principles, laid down in the *Bhágavata-purána*, III., 26, 10 seqq., argues forcibly the recent origin of this crude farrago.

up this jejune catalogue, are misnamed sútras;\* and their number, as fixed by different commentators, ranges from twenty-two to twenty-five. On the strength of internal evidence, their posteriority to the larger aphoristic treatise is scarcely matter

The commentaries on the Tattwa-samása cite the ensuing couplet for an enumeration of the ten radical facts:

#### चित्रिक्षमेकलमधार्थवर्च पारार्थ्यमञ्जलमकर्द्धता च। धोगो विधोगो वस्वः पुमांगः स्थितः ग्रारस्य च ग्रेषट्तिः॥

The term astitwà 'existence,' here used, is explained by the other commentators as it is by Váchaspati. Vis'esha-vrittih is, in some MSS., substituted for cha s'esha-vrittih. Its import is represented as above. See, regarding it, the sixty-seventh káriká of I's'wara Krishna.

In an anonymous marginal note to one of my MSS. of the Sánkhya-káriká, I have found the verses given above from the Rája-vártika, with the following stanza in place of their first couplet and a half:

## पुरुषः प्रक्षतिर्वृद्धिरङ्कारी गृंबाखयः। तमापितिन्त्रयं भूतं नीजिकाधीः स्रोत दश्रः॥

Here the fundamental categories are: (1) spirit, (2) nature, (3) intelligence, (4) egotism, (5-7) the three qualities, (8) the subtile elements, (9) the organs, (10) the gross elements. See, also, the Sánkhya-káriká, p. 192.

\* The Sarvopakárini commentary counts but twenty-two; as follows:

षष्टि प्रकार ॥ १ ॥ घोडका विकार गः॥ १ ॥ पुरुषः॥ १ ॥ चेगुण्यस्य एः॥ ॥ भ्रात्मस्य एः॥ ॥ । प्रधिम् तम्॥ ० ॥ प्रधिदेवम्॥ ० ॥ प्रधिम् विद्याः॥ ११ ॥ प्रधिक्षिणः॥ ११ ॥ प्रधिक्षः॥ ११ ॥ प्रधिक्षः॥ ११ ॥ प्रधिक्षः॥ ११ ॥ प्रधिक्षः॥ १० ॥ चनुप्रस्कर्भः॥ १० ॥ चतुर्द्रप्रविधाः भूतसर्गः॥ १८ ॥ विविधा वन्यः॥ १० ॥ विविधा सोचः ॥ ११ ॥ विविधा प्रमाण्याम्॥ ११ ॥ प्रतद् याद्यान्याम्॥ एतत् सम्यग् ज्ञात्मा क्रतक्षत्यः स्थान् न पुनिकाः विधेन दुःखेनाभिभूयते।

The topic traigunya-sanchara is given as two, in all the other commentaries. It is only by this bisection that the Sánkhya-sútra-vivaraṇa differs from the Sarvopakáriní; and thus exhibits twenty-three so-called sútras.

The Sankhya-krama-dipiká recites, at its commencement, twenty-five topics; but by obvious error; as it reduces them to twenty-four, by foregoing all exposition of the words trividho dhátu-sargah, which occur after the topic given above as the nineteenth. The MS. from which Dr. Ballantyne printed the work in question, seems to be peculiar in reading trividho dhátu-san-

of uncertainty;\* and they add nothing to our knowledge of Kapila's system, except in having elicited annotations which lay

sargah. In the preface to the Sánkhya-tattwa-vilása, where the Tattwa-samása is quoted, as if from the Sánkhya-krama-dípiká, and briefly explained, the expression trividho dhátu-sargah is explained by the words váta-pitta-kapha-bhedát trividhah, as intending the assemblage of wind, choler, and phlegm. Colebrooke, by the way, translating from Jagannátha Tarkapanchánana, mistakes in construing the term dhátu-vaishamya by "pernicious power of mineral drugs." Digest of Hindu Law, &c., Vol. III., p. 304: 8vo. ed. Cf. Colebrooke's Two Treatises on the Hindu Law of Inheritance, p. 361, para. 2. The exact equivalent is, in our antique medical nomenclature, 'distemper of the humours.' The Hindu physiology reckons the humours at three only.

The Sánkhya-krama-dípiká gives, after no. 22 as above, the words trividham duhkham, as a topic.

The reading of the Tattwa-yáthárthya-dípana corresponds to that of the Sánkhya-krama-dípiká, barring its rejection of trividho, &c., and its considering the words etad yáthátathyam as a topic; thus actually giving twenty-five as the total.

. Kshemánanda, in his annotations on the Tattwa-samása, states that it contains twenty-five topics: but he enumerates only twenty-four; his text being, as far as the words etad yathatathyam, identical with that of the Tattwa-yatharthya-dépana.

The Tattwa-samása is generally found appended to Vedántí Mahádeva's Sánkhya-vritti-sára, and according to the reading of the Sarvopakáriná. Mahádeva, however, perhaps for the sake of shortness, omits the two sentences by which the topics are usually followed.

The eighth topic is read, in the Sánkhya-sútra-vivarana, adhidaivam cha; and adhidaivatam cha, in the Sánkhya-krama-dípiká, in the Tattwa-yáthár-thya-dípana, and in Kshemánanda on the Tattwa-samása. The Sarvopaká-risí, in its seventeenth topic, is unique in preferring das'a to das'adhá.

. Of the Sánkhya-krama-dípiká I have collated five MSS.

\* The anonymous author of the Sarvopakárisí relates, as an ancient tradition, that Kapila the incarnation of Vishnu composed the Tattwasamása, and that, in aftertimes, another Kapila, a manifestation of the divinity of fire, put forth the larger Sánkhya Aphorisms, of which the 'Compendium of Principles' is the rudiment. The same tradition makes the doctrines of other, unnamed, philosophical schools, besides the Sánkhya, no less than the 'Collection of Six Books,' to have sprung from the Tattwa-

under contribution sources presumed to be, in their integrity, no longer forthcoming.

samása. These observations will be found, in the Sanskrit, in a foot-note to p. 18, supra.

Vijnána Bhikshu says: 'If it be alleged that the Tattwa-samása aphorisms are simply recited in the Collection of Six Books, the answer is, that it is not so. There is no mere repetition among them; inasmuch as they are, respectively, concise and expanded. Hence, the appellation of Sánkhya-pravachana is appropriate for the Collection of Six Books, in like manner as it is for the Institute of the Yoga. The former embraces precisely a detailed exposition of the Tattwa-samása, the shorter Sánkhya Institute. There is this difference, however, that the Collection of Six Books only expands the subject-matter of the Tattwa-samása; whereas the Institute of the Yoga avoids their seeming deficiency, by expressly propounding God, whom both the other works, by concession for sake of argument, deny.' For the original of this extract, see page 7 of the present work.

Our commentator, at p. 110, grows more confident; passing from the language of assumption, as it were, to that of positive assertion: 'This Institute, equally with that of the Yoga, as being a development of the substance of the shorter Sánkhya Aphorisms, is designated Sánkhya-pravachana, or, Explication of the Sánkhya.'

Colebrooke, having in view a portion, if not all, of these remarks, writes as follows: "It appears, from the preface of the Kapila-bháshya, that a more compendious tract, in the same form of sútras or aphorisms, bears the title of Tattwa-samása, and is ascribed to the same author, Kapila. The scholiast intimates that both are of equal authority, and in no respect discordant: one being a summary of the greater work, or else this an amplification of the conciser one. The latter was probably the case; for there is much repetition in the Sánkhya-pravachana.

"If the authority of the scholiast of Kapila may be trusted, the *Tattwa-samása* is the proper text of the *Sánkhya*; and its doctrine is more fully, but separately, set forth by the two ampler treatises entitled *Sánkhya-pra-vachana*, which contain a fuller exposition of what had been there succinctly delivered." Miscell. Essays, Vol. I., pp. 231, 232.

Dr. Röer,—Journal of the As. Soc. of Bengal for 1851, p. 402, note,—after citing the latter of the paragraphs given above, unaccountably adds: "but this is a misapprehension: the scholiast does only say: 'they are of equal authority, one being a summary of the greater work, or else this an

The commentaries on the Sánkhya-sútra are as follows:

- I. The Aniruddha vritti, by Aniruddha.\* Of this author's history I know nothing.
  - II. The Sánkhya-vritti-sára, by Mahádeva Saraswatí, † more

amplification of the conciser one." On the contrary, as will have been seen, the scholiast allows no such alternative, and is responsible for only the second member of it. Colebrooke would seem to have misunderstood the word ubhayok; and he has, besides, made out Vijnána to be self-contradictory. At the same time, the clause to which Dr. Röer excepts, is almost a literal translation of Vijnána's own words.

M. Saint-Hilaire says, speaking of the Sánkhya Aphorisms: "Ce traité, quoique assez court, a été abrégé, dit-on, par Kapila, sous le titre de Tattva-Samâsa, c'est-à-dire, réduction substantielle du Sânkhya. Nous ne connaissons ce dernier ouvrage que par les citations qu'en ont faites les commentateurs, et qu'a répétées Colebrooke d'après eux (Essays, tome I., p. 231)." Premier Mémoire sur le Sânkhya, p. 5.

Here, again, Colebrooke is implicitly followed as translator of Vijnána; at what cost, will already have appeared. Moreover, the phrase "reduction substantielle" scarcely answers to Tattwa-samása; and Colebrooke would be explored in vain for a single quotation from the smaller treatise.

Vijnána plainly rests the validity of adjudging the title of Sánkhya-pravachana to the Sánkhya-sútra, on the ground that these aphorisms are an expansion of the Tattwa-samása; the Tattwa-samása being, again, the embryo of another collection of aphorisms called Sánkhya-pravachana,—those of the Yoga. But this derivation of the Yoga-sútra falls, in the first place, to be established; and, even if established, Vijnána would still require a fact or two more to help him fairly to his conclusion. It may be suspected that his sole foundation of fact, in the passage given at the outset of this note, is the common application of the term Sánkhya to the system called from Kapila and to that of the Yoga.

- \* For evidence that Aniruddha was antecedent to Vijnána Bhikshu, see the Appendix to this volume, pp. 3, 4, 8, 10, 11, 12.
- † Mahádeva is likewise author of a Vedánta treatise, the Tattwofnusandhána. See my Catalogue of Sanskrit Books, &c., Vol. I., p. 97. He has also written a commentary on the Amara-kos'a, entitled Budha-mano-hara. Of this work I have one copy of the first two books, and another of the second only. The latest authority, of ascertained date, quoted in this fragment, is Ráya Mukuṭa, who was employed on his commentary in the

commonly called Vedántí Mahádeva; pupil of Swayamprakás'a Tírtha. This work embraces, besides an abridgement of the last, many original reflections by the epitomist.

- III. The Sánkhya-pravachana-bháshya, or Sánkhya-bhá-shya;\* by Vijnána Bhikshu: the work now published.
- IV. The Laghu-sánkhya-sútra-vritti, or Laghu-sánkhya-vritti; by Nágojí Bhatta, or Náges'a Bhatta Upádhyáya,† a Marahattá, son of S'iva or Sadá-s'iva Bhatta and Satí, and pupil of Hari Díkshita. This is an abstract of the last.
- V. The Sánkhya-taranga, by Vis'wes'waradatta Mis'ra, whose ascetic style was Deva Tírtha Swámí, but who was more generally known as Káshtha-jihwa.‡ This is a work of but little value.

In the preface to the Budha-manohara, Mahádeva says that the surname of Vedántí was given to him by his preceptor. This person, who is variously named Swayamprakás'a Tírtha, Swayamprakás'a Saraswatí, Swayamprakás'á Namada Saraswatí, and, perhaps, Swayamprakás'a Yati and Swayamprakás'a Yogʻindra, studied with Adwaitánanda Saraswatí, and is a well-known writer on the Vedánta philosophy. See my Catalogue, &c., Vol. I., pp. 75, 76, 97, 111, 112, &c.

- \* The Girvane-pada-manjari, by Varada Rája Bhaṭṭa, takes notice of a gloss on a Sánkhya-bháshya. In the opening couplets to many copies of the Laghu-kaumudi, Varada Rája is called pupil of Bhaṭṭoji Dikshita; and, as such, preceded Náges'a Bhaṭṭa by two generations. See Colebrooke's Miscell. Essays, Vol. II., pp. 12, 13. If, then, it be not Mahádeva's apitome which Varada Rája intends, he probably refers to some work now lost.
- † Náges'a's numerous works need not here be particularized. An anecdote which I have heard from several pandits, synchronizes Náges'a with Jaya Sinha, Rájá of Jaypur; who, as is known from the Jayasinha-kalpadruma,—by Ratnákara Bhaṭṭa, son of Deva Bhaṭṭa,—was reigning as late as the Samvat year 1770, or A. D. 1713.
- ‡ This singular epithet was gained by this enthusiast, in consequence of his wearing a cleft stick on his tongue, during the latter years of his life, as a check on his habit of loquacity. Vis'wes'waradatta died at Benares only three years ago. His preceptor was one Vidyáranya Tírtha, a Sáraswata Bráhman. The Sánkhya-taranga belongs to a series of tracts called, col.

year 1431 of our era. See Colebrooke's Miscell. Essays, Vol. II., pp. 18, 55; or the Pada-chandriká, book I., chap. 1 sect. 4, on the 21st couplet.

VI. The Rája-vártika, said to have been composed by, or for, Ranaranga Malla, sovereign of Dhárá.\*

Such commentaries on the *Tattwa-samása* as have been procured, will now be named.

- I. The Sarvopakáriní, by a nameless writer.
- II. The Sánkhya-sútra-vivarana, also by an anonymous author.
- III. The Sánkhya-krama-dípiká, Sánkhyálankára, or Sán-khya-sútra-prakshepiká;† likewise of unknown paternity.

lectively, S'ri-kás'i-rája-ságara. I have seen at least twelve or fifteen works by its author, who composed largely in Hindí and Marahattí, no less than in Sanskrit.

\* For this appropriation I am indebted to the learned Pandit Kás'ínátha S'ástrí Ashtaputra, of the Benares College. The Pandit is by far too well acquainted with Bhoja Rájá's commentary on the Yoga-sútra, to have mistaken it for the Rája-vártika. The latter treatise, he assures me, was in his possession several years, during which he constantly lectured on it to his pupils.

The only surviving extract from this work, generally known, is found in the couplets quoted, by Váchaspati Mis'ra, near the end of the Sánkhya-kaumudí; and in the Sarvopakáriní. They have been cited in the note at p. 27, supra.

† This work was published and translated by Dr. J. R. Ballantyne, in 1850; pp. 65, 8vo. Its titles were, at that time, unascertained.

Dr. Röer—Journal of the Asiatic Society of Bengal for 1851, p. 405—states that the author of the Sánkhya-tattwa-vilása imputes this work to A'suri; but he contests the credibility of this attribution, on the showing of the commentary itself. It does not positively appear, however, that the author of the Sánkhya-tattwa-vilása is speaking of the Sánkhya-krama-dípiká.

For Panchas'ikha as scholiast of the Tattwa-samása, see p. 12, supra, foot-note.

To revert once more to A'suri: since the first sheet of this preface was printed, a commentary on the Shad-dars'ana-samuchchaya has been procured, in which occurs the only passage attributed to this sage, that has yet offered itself to view. It is as follows:

- IV. The Tattwa-yáthárthya-dípana, by Bhává Gaṇes'a Dík-shita,\* son of Bhává Vis'wanátha Díkshita, and pupil of Vijnána Bhikshu.
- V. An unnamed volume of annotations, by Kshemananda, vson of Raghunandana Dikshita.

The Sánkhya-káriká, by Is'wara Krishna,† ranks, in Hindu estimation, and deservedly, foremost among the Sánkhya com-

### विविक्तं हक्परिचती बुद्दी भीगीऽस्य कथाते। प्रतिविम्नोदयः सच्चे यथा चन्द्रमसेऽससि ।

The Shad-dars'ana-samuchchaya, I now find, has, for its author, Hari-bhadra Súri. The commentary on it, to which reference is here made, the Shad-dars'ana-vritti, is by Cháritra Sinha Gaṇi, disciple of Mati-bhadra Gaṇi, disciple of Bháva-dharma Gaṇi, a seholastic successor of Jina-bhadra Súri, disciple of Jina-rája Súri.

Hari-bhadra Súri gives an account of the origin of the word Súnkhya, which, as being altogether novel, deserves to be produced. While acknowledging the connection of Kapila with the Sánkhya, he alleges that the followers of this doctrine receive their appellation from the first doctor of their school, Sankha or S'ankha. His words are: साङ्ख्यानित कापिस-द्रानम्। चाद्प्रपानिकायं सञ्जा। And, elsewhere: साङ्ख्या रित प्र-विकास सञ्जा। सङ्ख्याः। सङ्ख्याः। साङ्ख्याः। सङ्ख्याः। सङ्ख्याः।

- \* He has also commented on the Yoga-sútra, in the Yoganus'asana-sútra-vritti. Another of his works is the Prabodha-chandrodaya-chich-chandrika, or scholia on the Prabodha-chandrodaya drama.
- † Author, also, of the Nava-yoga-kallola, or Nyáya-ratnákara; a concise treatise explanatory of the Yoga Aphorisms. He describes himself as belonging to a Kányakubja family of Ishṭikápura,—our barbarized Etawah, I am told. The only copy I have inspected of Kshemánanda's notes on the Tattwa-samása, is imperfect in its latter half.
- ‡ The history of I's'wara Krishna is utterly unknown. Swapnes'wara, in the Kaumudi-prabhá, makes him one with Kálidása: ईप्राच्याना का किन्ति। These words are continuous with the extract given in a foot-note to p. 10, supra. The only two MSS. of the Kaumudi-prabhá that I have seen, are defective at the conclusion, where Swapnes'wara may, perhaps, have enlarged on the traditional ideatity which he reports.

positions referred to mortal authorship.\* Annexed are the names of such of its commentaries as have come to light.

I. The Sánkhya-káriká-bháshya, by Gaudapáda, preceptor of Govinda, of whom S'ankara Achárya was disciple.†

The name Kálidása, it is worth remarking, is no longer in use; though Kálidása is of constant recurrence. That Kálí, one of the names of Dúrgá, is, as an exception to the ordinary rules of combination, an element of the former, is the opinion of Prof. Wilson, in his Dictionary. The word may also be justified by Pánini, VI., 3, 63. Yet, if I may rest on the honesty and the memory of a pandit whom I have seldom found tripping, it is said, in the Páránanda-mata-chandriká, that the compound Kálidása, at least in the use of Páránanda schismatics, is derived from Kálin,—nom. Káli,—an epithet of their divinity, whose sword was called Kála.

\* "The text of the Sankhya philosophy, from which the sect of Buddha seems to have borrowed its doctrines, is not the work of Kapila himself, though vulgarly ascribed to him; but it purports to be composed by I's'wara Kṛishṇa." Colebrooke's Miscell. Essays, Vol. I., p. 103.

This hasty criticism, which has no support from I's'wara Krishna's own pretensions, must have escaped the notice of Colebrooke, at the time of recommitting his Essays to the press.

Kavirája Yati, in the Sánkhya-tattwa-pradípa, qualifies, to be sure, I's'wara Krishna, as edukhya-múla-kára. This is, however, palpably, only an hyperbolical compliment.

The couplet with which Gaudapada's commentary terminates, by no means implies that the Memorial Verses are the work of Kapila. See Prof. Wilson's Sanbhya-karika, p. 187.

The original Sanskrit of the Sánkhya-káriká, unaccompanied by any commentary, has been published by Lassen: also, in Roman characters, by M. G. Pauthier. These werses have been translated into Latin, by Lassen; into German, by M. C. J. H. Windischmann; into English, by Colebrooke; and into French, by MM. G. Pauthier and Barthélemy Saint-Hilaire.

† Colebrooke's Miscell. Essays, Vol. I. p. 233. S'ankara lived at "the close of the eighth, or beginning of the ninth, century." Id., ibid., Vol. I., p. 332. M. F. H. Windischmann thinks that he died not long before the year 750. Sameara, sive de Theologumenis Vedanticorum, p. 42.

For works by Gaudapáda, connected with the Upanishads, see Colebrooke's Miscell. Essays, Vol. I., pp. 95, 96. Add his commentary on the *Uttara-gitá*; for which see my Catalogue, &c., Vol. I., p. 118.

II. The Sánkhya-tattwa-kaumudí, or Sánkhya-kaumudí; by Váchaspati Mis'ra,\* pupil of Mártaṇḍa-tilaka Swámí.

Gaudapáda's Bháshya on the Sánkhya-káriká, including the Memorial Verses, was published, by Professor Wilson, at Oxford, in 1837. Prefixed to the originals is the Professor's translation of the commentary, accompanying Colebrooke's version of the text.

\* There seem to have been two learned Hindus of the name of Váchaspati Mis'ra. Of the lawyer so called, Colebrooke says: "No more than ten or twelve generations have passed since he flourished at Semaul in Tirhút." Digest of Hindu Law, &c., Preface, p. xix.: 8vo. ed. of 1801. The same writer, after speaking of Váchaspati Mis'ra, the author of the Bhámatínibandha, goes on to remark: "This is the same Váchaspati whose commentaries on the Sánkhya-káriká of I's'wara Chandra [Krishna], and on the text and gloss of Patanjali's Yoga and Gotama's Nyáya, were noticed in former essays. He is the author of other treatises on dialectics (Nyáya), and of one entitled Tattwa-bindu, on the Púrva-mímánsá as it is expounded by Bhatta. All his works, in every department, are held in high and deserved estimation." Miscell. Essays, Vol. I., pp. 332-3. It hence appears as if Colebrooke recognised this Váchaspati as distinct from some other, -from the jurist, in all probability. This distinction seems, in truth, to be indisputable; and yet I am unable to pronounce on the precise date that should be assigned to Váchaspati the lawyer; and materials fail me to verify the decision as to his age, cited above from Colebrooke. In the Dwaita-nirmaya, he mentions that he wrote that work at the instance of Jayá, consort of Bhairava Rájá, and mother of Purushottama; but he enters into no further particulars. In another of his tracts, however, the Viváda-chintámani, he alleges that, with a view to composing it, he had consulted, with other works, the Ratnákara. Now, the Ratnákara is known to have been prepared under the superintendence of Chandes'wara, minister of Harasinha Deva, son of Bhaves'a, princes of Mithilá; and it specifies, as the time of its publication, the S'aka year 1236, or A. D. 1314. Beyond this point, Váchaspati the lawyer cannot, then, be carried into antiquity.

The elder Váchaspati Mis'ra is several times quoted in the Sarva-dars'anasungraha of Mádhava A'chárya; and his gloss on Vyása's Yoga-bháshya, as likewise his Tattwa-kaumudí, is there mentioned in conjunction with his name. According to Colebrooke,—Miscell. Essays, Vol. I., p. 301,—

This treatise has, in turn, furnished occasion for several expositions. Such are:

"Madhava flourished towards the middle of the fourteenth century." The "no more than ten or twelve generations which Colebrooke reckons back from 1796 to Váchaspati the jurist, would be exhausted, even if Indian life averaged so many as three descents and a half to a century, long before we reached the time of Mádhava A'chárya. Moreover, I have seen a copy of part of the Bhámati-nibandha, which was transcribed in the Samvat year 1428, or A. D. 1372,—a date irreconcilable with Colebrooke's computation.

Váchaspati, in the brief enumeration, at the close of the Bhámatí-niban-dha, of his own compositions, eight in number, does not name, among them, a single one on jurisprudence. This list, as expanded in the Vedánta-kalpataru, embraces the following works: one on the Nyáya, the Nyáya-vártikatátparya-tíká; one on the Sánkhya, the Tattwa-kaumudí; one on the Yoga, the Tattwa-s'aradí; one on the Mímánsá, the Nyáya-kawiká, a gloss on the Vidhi-viveka; one on Bhaṭṭa's exposition of the Mímánsá, the Tattwa-bindu; two on the Vedánta, the Tattwa-samíkshá, which is commentary on the Brahma-siddhi, and the Bhámatí.

Váchaspati does not profess to confine himself, in this catalogue, to his writings of a certain class. Neither have we any hint that he was an author by proxy. These works must, of themselves, have cost good part of a life of study; and it is scarcely probable that, had the philosopher also become famous as a legal authority, his twofold character would not be celebrated, to this day, among the learned of India.

Several of these works are no longer known to exist. There is some uncertainty whether Tattwa-s'áradí be another name for the Pátanjala-sútra-bháshya-vyákhyá; but it seems, from the Vedánta-kalpataru, to be so. Colebrooke is, perhaps, incautious in saying that Váchaspati "is the author of other treatises on dialectics," besides the Nyáya-vártika-tátparya-fíká.

Váchaspati, in the Bhámatí-nibandha, speaks of himself as living in the reign of one Nṛiga Rájá. Common fame makes him to have been a native of Tirhút; and his family name, Mis'ra, marks him as a native of Gangetic Hindusthán.

Colebrooke—Miscell. Essays, Vol. I., p. 233—seems to be of opinion that the title *Tattwa-kaumudi* is applied to Váchaspati's Sánkhya work only by comparatively recent abbreviation. But the concluding distich of the book

- a. The Tattwa-kaumudí-vyákhyá, by Bháratí Yati, pupil of Bodháranya Yati.
- b. The Tattwárnava, or Tattwámrita-prakás'iní; by Rághavánanda Saraswatí,\* disciple of Adwayánanda or Adhwaryu Bhagavat-páda, disciple of Vis'wes'wara.
- c. The Kaumudí-prabhá, by Swapnes'wara, son of Vá-hinís'a. †
- d. The Tattwa-chandra, by Náráyana Tírtha Yati,† pupil of Vásudeva Tírtha, and disciple of Ráma-govinda Tírtha.
- e. The Sánkhya-tattwa-vilása, Sánkhya-vritti-prakás'a, or Sánkhyártha-sankhyáyika; by Raghunátha Tarkavágís'a Bhattáchárya, son of S'iva-ráma Chakravartí, son of Chandravandya,

itself, if not spurious, contains the shorter form. It also occurs in the list of Váchaspati's works, as lately detailed; and in Mádhava Achárya's Sarva-dars'ana-sangraha.

The Sánkhya-kaumudé was published in Calcutta, in the Samvat year 1905, or A. D. 1848: pp. 49, small 8vo.

\* To a writer or writers of this or similar name, Hindu literature is beholden for a number of volumes on the Vedánta and Mimánsá. See my Catalogue, &c., Vol. I., pp. 70, 92, 139, and Appendix.

Rághavánanda quotes Aniruddha, and was, consequently, posterior to him.

- † Váhinís'a had a brother surnamed Vidyánivása; and this is the title of the father of Rudra Bhattáchárya, the logician. A person called Swapnes'-wara has contributed a series of annotations on the Aphorisms of S'ándilya, entitled S'ándilya-s'ata-sútrí-bháshya.
- \* Of this work I have seen only a fragment of the beginning, going over Váchaspati's notes on the first eight kárikás.

For several other works by Náráyana Tírtha Yati, see my Catalogue, &c., Vol. I., pp. 88, 107, and Appendix. Colebrooke says, "He was author likewise of a gloss on the Yoga-s'dstra, as appears from his own references to it." Miscell. Essays, Vol. I., p. 233. This statement has been substantially varified. There occurs, in his 8ánkhya-chandriká, a passage in which he speaks of his commentary on the Yoga-sútra.

At p. 67 of this volume there are three couplets, introduced as if original. Two of them are cited by Narayana Tirtha Yati, who, therefore, perhaps came after Vijnana Bhikahu.

son of Kás'ínátha, son of Balabhadra, son of Sarvávanda Mis'ra. This is little more than a jejune epitome of the Sánkhya-kau-mudí, with a preface briefly explaining the Tattwa-samása, which it repeats.

- f. The Sánkhya-tattwa-vibhákara.\*
- III. The Sánkhya-chandriká, by Náráyana Tírtha Yati, author of the Tattwa-chandra, which has been spoken of above.
- IV. The Sánkhya-kaumudí,† by Ráma-kṛishṇa Bhaṭṭáchárya, who is said to borrow freely from the author of the work last named.

The Sánkhya-sára-viveka, or Sánkhya-sára, the Vijnána Bhikshu, consists of an expansion of the Sánkhya-káriká, and an abridgement of the writer's own Sánkhya-pravachana-bháshya.

Colebrooke calls Ráma-kṛishṇa "a learned, and not ancient, writer of Bengal." He may be identifiable with Ráma-kṛishṇa Bhaṭṭáchárya Cha-kravartí, pupil of Raghunátha Bhaṭṭáchárya S'iromaṇi. See my Catalogue, &c., Vol. I., p. 51.

In prose and verse; three chapters of the former, and six of the latter. The metrical portion consists of kárikás; and contains about 270 couplets, principally in the anushtubh measure. Colebrooke calls this work a "treatise on the attainment of beatitude in this life." Miscell. Essays, Vol. I., p. 231. Its scope is, however, rather wider; comprehending salvation in general, as the meed of Sánkhya perfection.

The Rev. William Ward adventured an English translation of this treatise, in his work on the Hindus; Vol. II., pp. 121—172: 8vo. ed. of 1822.

Immediately succeeding the invocation of the 8dnkhya-sdra-viveka, is the following passage:

साङ्ख्यकारिकया क्षेत्रादात्मतर्थं विवेधिकम्। साङ्ख्यसारविवेदेता विकानेच प्रक्ष्यते ।

<sup>\*</sup> This work I know only from the 1st Vol., by Dr. Weber, of Die Handschriften-Verzeichnisse der Königlichen Bibliothek: Berlin: 1853, p. 638. Dr. Weber is in doubt whether its author's name be, or be not, Vans'idhara.

<sup>†</sup> Colebrooke's Miscell. Essays, Vol. I., p. 234. This work I have not seen. Lessen—Gymnosophista; Pref., p. ix.—makes it possible that it bears the second title of Sánkhya-sára. Prof. Wilson leaves this point undiscussed. Sánkhya-káriká, Preface, p. vii.

The Sánkhya-tattwa-pradípa, by Kavirája Yati or Bhikshu,\* pupil of Vaikuntha, is a brief exposition of the Sánkhya system.

The Sánkhyártha-tattwa-pradípiká, by Bhatta Kes'ava, son of Sadánanda, son of Bhatta Kes'ava, is a treatise resembling the last.+

### प्रायः सङ्गालिता साङ्ख्यप्रक्रिया कारिकामचे। सारतारन वर्षते सेमात तदनक्कांम्सानतः॥

Mr. Ward's version of these couplets runs thus: "The nature of spirit was examined by me briefly in the Sánkhya-káriká; according to my ability I now publish the Sánkhya-sára-viveka, in which I have collected the essence of the Sánkhya doctrines, which may all be found in the kárikás."

The obvious rendering is, however, very different: 'The Sánkhya-káriká has discussed the nature of spirit but meagrely: Vijnána, in the Sánkhya-sára-viveka, therefore dilates on it. On the other hand, the processes of the Sánkhya have, in the káriká collection, been, for the most part, enunciated: accordingly, they are here set forth sparingly—so far only as they are there left unnoticed.'

Mr. Ward's text was, clearly, the same as my own, with the exception of a first case, in the second verse, instead of a seventh.

- \* Author of the Tattwa-dipa also. See my Catalogue, &c., Vol. I., p. 109.
- † Colebrooke speaks of a Sánkhya work entitled Sangraha. I do not recall having met, in the course of my researches, with any reference to it. See Miscell. Essays, Vol. I., p. 234.

Ráya Mukuta, annotating the word upalabdhi, in his gloss on the Amara-kos'a, apparently quotes from a work called Sánkhya-dars'ana.

The Sánkhya-muktávalí, by Vodhu, is, further, a Sánkhya work possibly now, or once, in existence; if the bare word of a man who has declared to me that he once possessed and studied a copy of it, is to be received. But I strongly suspect that he fabricated the title of the treatise, for the occasion.

The Rev. Mr. Ward has published a list of Sánkhya compositions, in his work on the Hindus; Vol. II., p. 121: 8vo. ed. of 1822. This list is, however, one mass of errors, and errors almost too gross to deserve advertence. It assigns the Kapila-bháshya to Vis'wes'wari, perhaps instead of Vijnánes'wara, as one sometimes hears Vijnána Bhikshu incorrectly called; while it speaks of the Sánkhya-pravachana-bháshya as a distinct composition, and neglects to name its author. Váchaspati Mís'ra's Sánkhya-kaumudí is, in like manner, duplicated. This for a sample.

Of the history of our commentator, Vijnána Bhikshu, or Vijnána Yati, little has been discovered. We are even unacquainted with the civil appellation that he bore previously to commencing cenobite; and the period at which he flourished, if not wholly referrible to conjecture, can be determined only by approximation. He must have preceded Náges'a Bhatta, the epitomist of one of his works, who may have been living in the year 1713.\* Three of his disciples† are known by name: Bhává Ganes'a Díkshita,† Prasáda Mádhava Yogí, § and Divya

The ignorance of our pandits very ordinarily confounds Vijnána Bhikshu with Vijnánes'wara, or Vijnána Yogí, author of the *Mitákshará*, the celebrated commentary on the *Yájnavalkya-smriti*. But there is no evidence whatever that they are identical. Vijnánes'wara, who bore the title of Bhattáraka, was son of Padmanábha Bhatta, of the stock of Bharadwája. His preceptor was Vis'warúpa A'chárya, likewise a scholiast of Yájnavalkya. I shall not undertake to establish that this Vis'warúpa A'chárya was the same person as Sures'wara A'chárya, secularly known as Mandana Mis'ra, a disciple of S'ankara A'chárya. See my Catalogue, &c., Vol. I., pp. 89, 91, 131.

- \* See a foot-note to p. 32, supra. In the prefatory verses of Vijnana's Pátanjala-bháshya-vártika, according to one of the many MSS. of it which I have examined, allusion is made to one Bhavadeva, as an authority on the Yoga. Bhavadeva Mis'ra of Patna, author of the Pátanjalíyábkinava-bháshya, a commentary on the Yoga-sútra, seems to be intended. But of his age I know nothing.
- † M. Saint-Hilaire says: "Un maître n'a généralement qu'un disciple; un gorou n' a qu'un brahmatchâri." Premier Mémoire sur le Sânkhya, p. 7. Again: "La science, ainsi que j'ai eu occasion de le dire au début de ce mémoire, se transmet, dans l'Inde, habituellement d'un seul maître à un seul disciple." Ibid., p. 254. This is news in India. Such unnatural cases no longer exist, if, indeed, they ever existed.
- ‡ I have seen a MS., without date, of the Tantra-chúddmani or Dharma-mimánsd-sangraha, an elementary Mímánsá disquisition, by Krishna Deva, son of Ráma A'chárya, which professes to be in the hand-writing of this person. I hardly incline to consider the age of this MS. to be a couple of centuries, at the most.

<sup>§</sup> Author of the S'drira-káriká-bháshya or Kárikártha-vinis'chaya, a dis-

Sinha Mis'ra.\* Vijnána is the author of at least five several works, all of which are concerned with philosophy. Their titles, in the order, mainly, in which they were composed,† are as follows: the Vijnánámrita or Brahma-sútra-riju-vyákhyá,‡ the Sánkhya-pravachana-bháshya or Sánkhya-bháshya,§ the Pátanjala-bháshya-vártika or Yoga-vártika,|| the Sánkhya-sára-viveka or Sánkhya-sára, and the Yoga-sára-sangraha or Inána-pradípa.¶

I have not proposed, in this preface, to treat of the Sánkhya system otherwise than with reference to the subordinate subjects of biography and bibliography. A number of obvious occasions have, however, emerged for deviating from these rigid bounds. Yet, for thus trespassing beyond my limits, no apology may, perhaps, be expected; and none, certainly, will be requisite for a few sentences in defence of my proper charge, Vijnána Bhikshu.

sertation on the following enigmatical couplet, which its expounder claims to derive from the Mahabhárata:

## एक या दे विनिश्चित्य नौंस्तुभिने जीकुर ! पश्च विज्ञा विदिज्ञा पट सप्त दिला स्वी भव !!

This dissertation is in four sections, one being allotted to each measure of the distich.

- \* Divya Sinha Mis'ra has written a commentary, by name S'áríra-káriká-bháshya-vártika, on the work mentioned in the last note. He styles himself fellow-student of Prasáda Mádhava Yogí, under Vijnána Bhikshu; and he enlogizes Prasáda Mádhava as the most eminent of their master's disciples.
- † Each of these works, from the last upwards, cites all that, as here disposed, precede it. But the Sánkhya-bháshya and the Yoga-vártika quote-each other. Their author appears, accordingly, to have been engaged with both at the same time; unless he, or some one else, interpolated one or the other.
- ‡ A commentary on Bádaráyaṇa's Aphorisms of the Vedánta; containing 7000 s'lokas.
  - 6 Embracing s'1. 3400.
  - A commentary on the Pátanjala-bháshya of Vyása: s'l. 6300.
  - ¶ A succinct exposition of the Yoga philosophy: s'l. 830 circiter.

In India, at least, Vijnána Bhikshu's ability as an expositor of the Sánkhya philosophy stands unimpeached. It has, however, at last been disallowed by so considerable a scholar as M. Saint-Hilaire. But it will be easy to evince, after the ensuing extract, whether our scholiast's judgement, particularly as regards the specific point on which the European philosopher arraigns it, be as immature as has been represented.

M. Saint-Hilaire translates and descants on the twenty-fifth of Is'wara Krishna's memorial stanzas, as follows:

#### " VINGT-CINQUIE'ME SLOKA DE LA KARIKA.

"'L'ensemble des onze principes doués de bonté émane du moi quand il est modifié également par la bonté. Du moi considéré comme élément primitif viennent les éléments grossiers; il est alors obscur; et cette double émanation n'a lieu que par l'influence de l'activité.'

"Lorsque dans le moi la bonté l'emporte sur l'obscurité et sur la méchanceté ou passion, le moi est essentiellement pur; et, dans le langage des anciens maîtres, le moi, à cet état, est appelé modifié. Sa véritable nature, c'est d'être affecté par la bonté; et quand il est ainsi affecté, la modification qu'il reçoit est celle qu'il doit véritablement recevoir; ce n'est pas en quelque sorte une modification pour lui, puisque son essence c'est d'être bon. C'est du moi dans cette disposition que sortent les onze principes, doués alors comme lui de bonté. On se rappelle que les onze principes sont lés cinq organes de perception, les cinq organes d'action, et le manas, ou le cœur, placé au onzième rang. Quand au contraire le moi est affecté d'obscurité, on ne l'appelle plus Veikrita, le modifié; mais on l'appelle Bhoûtâdi, l'élément primitif, l'obscur; et c'est de lui que sortent les cinq éléments grossiers, les Bhoutâni. Mais pour produire l'une ou l'autre de ces créations, soit les onze organes doués de bonté, soit les cinq éléments grossiers, le moi a besoin de l'intervention de l'activité.\* Par lui-même le moi

<sup>\*</sup> The three gunas are, it may be, still an unread riddle; and I decline the attempt of improving on the interpretations of them that have been ventured by my predecessors.

Prof. Wilson formerly wrote of them as follows: "The Hindu system arranges all the attributes of spirit in action, under three heads or qualities; the sattwa, rajas, and tamas. The first comprises the presence of all good, and absence of all evil; the last, the presence of all evil, and the absence of all good; and the middle one is a mixed quality, in which the operation

est inerte: dans son état de pureté, il n'agit pas; il faut pour agir qu'il appelle à son aide un autre moi, qui est le moi actif; et, par l'union de ces deux moi, se trouvent produits et les onze organes et les cinq éléments grossiers.

"Le moi a donc quatre états successifs, et comme quatre phases par lesquelles il passe pour arriver à la création. D'abord il est inerte et ne produit rien; puis il devient actif sous l'influence de la passion; ensuite il produit les onze organes, et pour les produire il est doué de bonté; enfin, doué d'obscurité, il produit les cinq éléments grossiers.

"Cette évolution du moi peut paraître aussi bizarre que fausse; mais la pensée, quelle qu'en soit d'ailleurs la valeur, est fort claire; et le commentateur Gaoudapada n'hésite pas à l'expliquer comme on vient de le faire. Il entend le sloka de la Kârikâ en ce sens que c'est le moi qui donne naissance aux onze organes d'une part, et d'autre part aux cinq éléments grossiers. Mais Vidjnâna Bhikshou, le commentateur des Soûtras, entend tout

of the affections and passions is strongest, and gives occasional predominance to good and ill." Quarterly Oriental Magazine for March, 1825; p. 21. In the next page he adds: "S'ridhara and Nilakantha, it is true, interpret sattwa by dhairya, firmness, fortitude: but they intend the same thing, in fact, with the sattwa quality, or the Mens Solida of the upright man who is unmoved by ignorance and passion. It appears to be the same as the Temperantia or Tranquillitas of the Stoics, whilst the rajas might be expressed by Perturbatio, and tamas by Intemperantia."

Mr. J. Ellis unhesitatingly renders the names of the qualities by "pure unimpassioned virtue," "passion," and "depravity inclining to evil;" and he believes the apocryphal Sanchoniathon to have had some inkling of these technicalities, and to have bungled them in his mystical theogony. Notice of the *Rámáyana* of Bodháyana, in the Quarterly Oriental Magazine for September, 1826; pp. 8, 15, and 16.

M. Saint-Hilaire says: "Je crois qu'en résumé cette attribution des trois qualités à la nature cache une idée des plus simples: elle signifie uniquement que les choses dans leur rapports avec nous, car c'est à l'homme que tout se rapporte dans ce système d'idéalisme, ne peuvent être que de trois sortes, bonnes, mauvaises, ou indifférentes. J'ai vainement cherché un autre sens aux théories du Sânkhya; je ne puis leur trouver que celui-là. Dans les nombreux passages des commentateurs, des poëmes et des pourânas où il est question des trois qualités, elles se présentent toujours sous cet aspect." Premier Mémoire sur le Sânkhya, p. 317.

autrement la pensée de Kapila. Je viens de dire que le Soûtra du maître est ici complétement identique, sauf un neutre en place d'un masculin, au vers de la Kârikâ. Ainsi les deux commentateurs ont le même texte, et la différence d'interprétation ne repose pas sur une différence de mots. Or Vidjnâna comprend qu'il s'agit ici, non pas de l'ensemble des onze principes sortant du moi, mais du onzième principe, c'est-à-dire du manas, du cœur, qui, dans toutes les classifications, figure régulièrement, comme on l'a vu, au onzième rang, parce qu'il est tout à la fois organe de perception et organe d'action. Il faudrait donc faire ici un changement considérable, et substituer le manas aux onze organes. Je dois dire que la grammaire ne s'y oppose en rien, et que le texte, soit avec le neutre de Kapila, soit avec le masculin d'Isvara Krishna, se prête également bien à l'un et à l'autre sens.

"Si l'on adopte l'explication de Vídjnâna, il faudrait traduire le vingtcinquième sloka de la façon suivante:

"'Le onzième principe doué de bonté émane du moi quand le moi est modifié également par la bonté; du onzième principe, considéré comme élément primitif, viennent les éléments grossiers. Ce onzième principe est obscur; et tous deux, ce principe et le moi, n'agissent que sous l'influence de l'activité.'

"Mais on peut remarquer que cette explication est en contradiction formelle avec les slokas qui précèdent : d'abord avec le sloka vingt-deuxième, qui fait sortir directement du moi les seize principes, et qui fait sortir en particulier les éléments grossiers des éléments subtils; et ensuite, avec le sloka vingt-quatrième, qui reproduit la même doctrine. Il faut ajouter que cette doctrine que nous retrouvons dans la Kârikâ vient de Kapila lui-même, comme le prouve le soûtra que nous avons cité. Nous devons donc nous en fier à l'explication de Gaoudapada plutôt qu'à celle de Vidjuâna. Dans le système sånkhya bien interprété, les cinq éléments grossiers viennent des cinq éléments subtils; et les cinq éléments subtils avec les onze organes viennent du moi. Ce n'est pas le manas, le cœur, qui produit les éléments grossiers, comme le croit Vidjnana Bhikshou; et ce qui doit nous étonner encore davantage dans son erreur, c'est que, dans le soûtra immédiatement précédent, Kapila dit expressément, lecture deuxième, soûtra dix-septième : L'effet du moi, c'est l'ensemble des onze organes et des cinq éléments grossiers.' Quelque délicat qu'il soit de se prononcer dans des questions de ce genre, nous croyons pouvoir affirmer que Vidjnana Bhikshou s'est trompé, et qu'il n'y a point à tenir compte de son opinion." Premier Mémoire sur le Sânkhya, pp. 99-102.

M. Saint-Hilaire's rendering of the memorial couplet calls, first of all, for attention.

The critic, mechanically misled by Professor Wilson, translates the term bhútádi by "élément primitif." He also substitutes "éléments grossiers'\* for "éléments subtils," as an evolution from his "élément primitif;" thus pretermitting the origin of the subtile elements, which, themselves directly derived from egotism, constitute the immediate source of the gross elements.

In passing, the Vishnu-purána, at I., 2, 36, uses bhúta simply, for subtile element; and, at I., 12, 70, bhúta-bhúta 'element of elements.'

Another unphilosophical ambiguity in the Sánkhya terminology is exhibited in the word manas, which denotes 'intelligence,' the origin of 'egotism,' no less than 'mind,' one of its products. Dr. Ballantyne, in his translations, conforms to this reprehensible imperfection; to the great confusion, it must be, of the mere English reader. Not only so, but sometimes he even renders mahat by "mind." See The Aphorisms of the Sánkhya Philosophy, &c., Vol. I., pp. 66, 80, &c., and Vol. II., pp. 10, 14, &c.

Still another defect imputable to the Sankhya technicalities is, the equivocal use of the word anu 'corpuscular' as a synonyme of both tan-matra 'subtile element' and indriya 'organ of sense.'

† The original of the  $k\acute{a}rik\acute{a}$  under discussion will be found quoted at p. 118.

Colebrooke's translation of it is as follows: "From consciousness, affected by goodness, proceeds the good elevenfold set: from it, as a dark origin of being, come elementary particles: both issue from that principle affected by foulness." Sánkhya-káriká, p. 92.

Now, the expression "origin of being" is, in this place, all but nugatory: and Professor Wilson's assumption—Sánkhya-káriká, p. 93—that "origin of beings" is intended, does not at all mend the matter; since beings, in the only plausible sense of which the word is here susceptible, that of creatures or "elemental creation,"—53d káriká,—are, out of the Puránas,

<sup>\*</sup> The term mahá-bhúta is, like pra-bhúta, usually applied to the gross elements. See the thirty-ninth káriká, and Váchaspati Mis'ra's gloss on it. But, according to the commentaries on the Tattwa-samása, it is also a synonyme of tan-mátra 'subtile elements.' When used as such, mahá must be understood to refer, not to magnitude of dimension, but to paramount importance in the twofold category of elements; producers having the precedence of productions. But it must not be supposed that the French version owes its present form to this consideration.

In the preceding extract we read that it is of the essence of egotism to be good. Yet it is no more so than it is of its es-

produced from egotism only by the intermediate agency of the elementary particles.

The mistake which Professor Wilson falls into, after his attempt to correct Colebrooke, can easily enough be accounted for. Gaudapada says: भूतानामाद्भितः। तमावश्रक्षेनातः च तामच इति । This the Professor translates thus: "The first element of the elements is darkness; therefore it is usually called the dark." But the word here rendered by "first element" would, as masculine, mean 'first being,' if it were a substantive; ' first element' requiring, not ádibhútah, but ádibhútam. Being, however, an adjective, it refers to bhútádi, the second factor of which it justifies etymologically. This reference should have been evident from the gender of uktah, sa, and tamasa; and also from that of bahulas, which, with its present ending, and, moreover, as it stands in the sentence, could never be an adverb. It is not propounded that the elements originate from their like, from an element; and, while nothing is predicated of darkness, darkness is predicated as characterizing one of the varieties of egotism. The passage cited above will, therefore, admit of no other translation than such as this: 'It, origin of the elements, is originary, viz., of the elements: it is also surcharged with darkness; and hence is called dark.' To bear out Professor Wilson's English, the Sanskrit should have stood thus: अवावाबाद्यां तसः। तेन वक्रसम्त्रं तत् तामधिति।

In giving the passage from Gaudapada, I have supplied it with punctuation, and the only punctuation that it will abide.

In the Vishau-purana, at I., 12, 53, the term bhútádi 'generative of the elements,' epithetically employed in place of 'dark egotism,' is again rendered, by Professor Wilson, "first element." See his Translation, p. 93, line 12.

Professor Wilson, building on his oversight, indulges in the following comment, which may now be cancelled: "There is a remarkable expression in the Badshya, which presents a notion familiar to all ancient cosmogonies. Gaudapada says, 'the first of the elements was darkness.' It is the first of the 'elements,' not the first of 'things;' for it was preceded by unevolved nature, and intellect, and it is itself a modified form of individuality. It therefore harmonizes perfectly well with the prevailing ideas in the ancient world, of the state of things anterior to elementary or visible creation, when 'chaos was, and night,' and when

sence to be dark, or to be active. To the end that egotism may acquire the distinction of pure, it is not necessary that it should

Nullus adhuc mundo praebebat lumina Titan, Nec nova crescendo reparabat cornua Phœbe.

In the influence of the quality of foulness, or passion,—for the word rajas has both senses,—may be suspected an affinity to the doctrine of an active principle, the moving mind, the eros, that set inert matter into motion, and produced created things." Sánkhya-káriká, p. 94.

Lassen, who was the first to translate the whole of Is'wara Kṛishṇa's treatise, had a right understanding of bhútádi. "Caterva undenum essentialis proficiscitur e sui sensu essentiali; rudimentalis ex (sui sensu) elementorum generatore; haec caliginosa est. Ex impetuoso (sui sensu) utralibet oritur creatio." Twenty-fifth káriká, in Gymnosophista, p. 58.

C. J. H. Windischmann prudently follows Lassen; putting "Anfang der Elemente" for bhátádi. Die Philosophie im Fortgang der Weltgeschichte, p. 1816.

A revised version of the káriká in question is here submitted: "The class of eleven, consisting of purity, proceeds from egotism technically called modified. From egotism, as the source of the elements, the rudimental particles originate; and this form of egotism is imbued with darkness. But it is only from egotism when affected by activity that the one and the other, the class of eleven and the elementary particles, take their rise."

It may be observed that, while Professor Wilson, at p. 94 of the Sánkhya-káriká, considers egotism, in one of its kinds, as "the first of the elements," at p. 121 he places, by the side of the tan-mátras 'subtile elements,"—which emanate from egotism, and give birth to the gross elements,—as speciously comparable, the στοιχεία στοιχείων of Empedocles. For the seeming parallel to these elemental ultimates, the Professor ought, in consistency, to have gone back to dark egotism. But it has previously been shown that the Sánkhya does not recognise as elementary anything antecedent to the particles so designated.

The Professor's remarks, incidentally bearing on the functions of bhútddi, at p. 164 of the Sánkhya-káriká, are unsubstantiated. The text on which these mistaken observations are founded, is as follows: एवसभातिकः सर्वे। जिल्लामधी भावस्था भूतस्था देवसाव्यत्येग्याचा द्रश्य प्रधानकतः वेड्डस्थाः "Thus, non-elemental creation, rudimental creation, conditional and elemental creation, in beings of divine, mortal, brutal, and (immovable) origin, are the sixteen sorts of creation effected by nature." Such is Professor

consist wholly of purity; the mere preponderance of this qua-

Wilson's translation; instead of which we should certainly read: 'The non-elemental creation,—i. e., the rudimental creation and the conditional creation,—and the elemental creation, or the aggregate of beings of divine, mortal, and brutal, origin, are the sixteen sorts of creation proceeding mediately from nature.'

My MS. wants the word भूत्रसंत्री 'elemental creation;' but its insertion, as an equivalent of the भातिकः सर्वः of the 53d káriká, is quite immaterial. Moreover, I have corrected a grammatical inadvertence.

The elemental creation has fourteen divisions; and the two branches of the non-elemental count, each, as unity. The sum of sixteen is thus completed. There is, then, no such respective reference, in the above passage, as may have led the Professor to supply the word 'immovable,' and which induced him to make the following comment: "Apparently, each of the four classes of beings proceeds from four modifications of nature; or, from the invisible principles, from the subtile rudiments, from the conditions or dispositions of intellect, and from the gross elements."

The evolution of the Sánkhya principles as recited in the Vishau-purána, is strangely misrepresented by the translator. A single sample will suffice.

## भूतादिखु विकुर्वेषः ग्रस्ट्तकाविकं ततः । समजे ग्रस्ट्तकावादाकाग्रं ग्रस्ट्स्चष्ट्। ग्रस्ट्मानं तथाधकाग्रं भूतादिः स समाद्येता्।

I., 2, 37-8.

"Elementary Egotism then becoming productive, as the rudiment of sound, produced from it Ether, of which sound is the characteristic, investing it with its rudiment of sound." Translation, p. 16.

The correct rendering is, however: 'The element-engendering egotism, being modified, then produced the rudiment of sound; and, from the rudiment of sound, the ether, whose characteristic is sound: and this element-engendering egotism, similarly to agents in processes before mentioned, invested the ether, which consists of sound.'

Almost the entire page from which the passage above animadverted on is taken, is disfigured by the style of misapprehension just pointed out. In one place, in fact, in order to force the construction desired, the nominative singular  $vdy\dot{u}$ —euphonically required for vdyuh—is made accusative. Saintly liberties vastly more licentious than this, are often taken, in the Puranas; but there is, in this instance, no temptation whatever to do violence to Panini.

lity being held sufficient for the purpose.\* Further, the term manas is said to mean 'heart.' At p. 30, it is called "l'esprit vital." At p. 106, a choice is allowed out of "le cœur," "l'esprit," and, "pour prendre une expression plus juste et assez souvent employée dans notre langage philosophique, le sensorium commune."† The manas is defined, by Sánkhya authorities, to be one of the soul's three internal organs, without which there is no experience of joy or grief; in the same way as, for instance, but for the eye, one of the soul's external organs, sight is impossible.

In order to adjust the twenty-fifth káriká after Vijnána's conception of manas, M. Saint-Hilaire correctly premises that this word must be substituted, in the couplet, for the eleven organs. But, professing to effect this substitution, while he once puts manas for the eleven organs, he puts it three times for egotism. He also puts egotism for subtile elements, or, rather, gross elements; for he foists this blunder of his own, as well as his borrowed primitive element, on the injured commentator. Again, purposing to censure Vijnána, he remarks rightly, at first, that, in the Sánkhya system, accurately expounded, the five gross elements issue from the five subtile elements; and the five subtile elements, and the eleven organs, from egotism.' Yet, in

<sup>\*</sup> Indeed, in the twenty-fifth káriká itself we have the word vikrita 'modified' as a synonyme of sáttwika 'pure.' Elsewhere, vaikárika 'modificational' occurs as its substitutes.

<sup>†</sup> Professor Wilson had already explained manas to be "an internal sense, a sensorium." Sánkhya-káriká, p. 100. Colebrooke calls it a "sensitive, material organ," and likens it to the θυμδs of Pythagoras. Miscell. Essays, Vol. I., p. 418.

The word manas has often been compared to the Greek  $\mu\ell\nu\sigma$ ; but, whether as used in the Sánkhya system, or elsewhere, it bears very little similarity to this term, which "seems most commonly to answer to the Latin word impetus, and implies rather a physical, than mental, energy. Homer places it, at different times, in the knees, the  $\theta\ell\mu\sigma$ s, the  $\sigma\tau\eta\theta\sigma$ s, and the  $\phi\rho\eta\nu$ ." Mitchell's Wasps of Aristophanes, p. 103.

translating and annotating the twenty-fifth káriká, we have seen that it is the gross elements which he derives immediately from egotism.

But Vijnána has clearly enough set forth his view of the twenty-fifth káriká, as M. Saint-Hilaire would have seen, had he read, even with the aid of Professor Wilson, the scholiast's interpretation of the eighteenth Aphorism of the second Book.\* After alleging manas to mean the eleventh organ, Vijnána explains 'both' to refer to the intellectual organs and the organs of action. The káriká will, then, run thus: 'The eleventh organ, consisting of purity, originates from modified egotism. From egotism, as the source of the elements, proceed the rudimental particles; and this variety of egotism is imbued with darkness. From egotism affected by activity, arise both the intellectual organs and the organs of action.'

Vijnána is, therefore, peculiar, as compared with some others, in deducing, from pure egotism, but a single product, mind, instead of eleven, viz., mind and the ten organs of intellection and action: the latter being referred, by him, to the active species of egotism; which is held, on the adverse interpretation, to be, independently, inoperative, but yet an indispensable condition of energy on the part of the other two modifications of the self-conscious principle. To defend, textually, his exegesis of the latter part of the twenty-fifth káriká, Vijnána must be supposed to contemplate the twenty-sixth káriká; inasmuch as the organs of understanding and action are there mentioned for the first time in the treatise: and this anticipation is clearly impracticable, save by the dislocation of all syntax. Nevertheless, the import which Vijnána contends for, is far from being a peculiarity

<sup>\*</sup> Sánkhya-káriká, p. 94. Professor Wilson here, too, however, requires to be set right. Forgetting the order in which he has just enumerated the modifications of egotism, he writes "the other ten, from the second kind; and the elements, from the third." The words 'second' and 'third' must be transposed.

personal to himself only. Both the sets of Aphorisms attributed to Kapila are silent on the topic under discussion; and so is the *Mahábhárata*. Arguing, however, from the Hindu point of view,—such as it is,—our commentator is supported by the divine testimony of the Puráṇas, against the mere human authority of I's'wara Kṛishṇa and his successors.\* At all events, the ex-

\* The productiveness of active egotism is the doctrine of the Puránas. The Mahábhárata, after XII., 11395, where it would be expected to propound either this view, or else one that would preclude it, is suggestively mute. Can it be that this tenet is a development dating subsequently to I's wara Kṛishṇa's time; having been, since then, grafted on the Puráṇas? I quote, below, from these works.

भूततकाविष्गीः यमसङ्कारात् तु तामसात्। तेजसान्येन्द्रियाच्याक्रदेवा वैकारिका दश्र ॥ एकाद्यं मनसाऽव देवा वैकारिकाः स्नृताः।

Vishņu-puraņa, I., 1, 46-7.

"This is the elemental creation, proceeding from the principle of egotism affected by the property of darkness. The organs of sense are said to be the passionate products of the same principle, affected by foulness; and the ten divinities proceed from egotism affected by the principle of goodness; as does mind, which is the eleventh." Prof. Wilson's Translation, pp. 17, 18.

In a foot-note to p. 16, Prof. Wilson repeats Gaudapada's account of the three sorts of egotism, but without directing attention to its contradiction of his text.

For a passage to the same effect with the verses given above, see the Bhágavata purána, III., 5, 29 seqq.: also III., 26, 27 seqq. It is the first of these two passages that is cited, by Vijnána, at p. 118. Vírarághava, in his commentary, the Bhágavata-chandriká, wrests the word taijasát, in the fourth verse, into congruity with the dogmas of I's'wara Kṛishṇa and his school, by explaining it to denote 'with the aid of passional egotism.'

Kúrma-purána, prior section, 4th chapter.

pression of amazement ventured by M. Saint-Hilaire, is altogether gratuitous; and it would have been well had he foregone the temerity of impeaching, with headlong disparagement, the adjudication, by so acute and learned a writer as Vijnána, of a nice philosophical punctuality. Vijnána, so far from the preposterous solecism of deducing any of the elements from mind, expands the seventeenth Aphorism of the second Book in these words: 'The eleven organs, and the five subtile elements, i. e., sound, &c., are the products of egotism.'\* Gross from subtile

Pure egotism, here, again, is made to generate the ten superintending deities, who, according to the Sánkhya system as ordinarily enunciated, except in the Puránas, must form part of the world of animation, which emanates from the subtile elements. The names of these deities occur in the Bhágavata-purána, II., 5, 30. M. Burnouf, in his translation of this work, Vol. I., p. 122, renders the appellation of one of them, Dis', by "les points cardinaux." The directions are variously computed, by the Hindus, at four, eight, and ten. Professor Wilson arbitrarily expresses Dis' by "space." Vishnu-purána, p. 17, 28th foot-note.

An eleventh deity is recognised by some of the Puránas,—the moon, whose presidency is over mind.

In the verses quoted above, from the Kúrma-puráņa, mind is strangely said to partake of the two qualities of activity and purity.

The Sarva-dars'ana-sangraha considers the ten organs and mind to be effluences from pure egotism, and silently ignores any hypothesis of their originating otherwise.

It is a curious circumstance that this work nowhere mentions the Sánkhya Aphorisms; its authority on hylotheistic matters, wherever a text is to be cited, being the *Kárikā* of I's'wara Krishna.

An examination of S'ankara Kchárya's Sarva-siddhánta-sangraha, which I have not been able to procure, would, very probably, throw light on the Sánkhya as received in the eighth century. The ninth chapter of this treatise is occupied with the doctrine of Kapila. See Zeitschrift der Deutschen morgenlandischen Gesellschaft, Vol. I., p. 200.

\* See, at p. 45, supra, M. Saint-Hilaire's incorrect translation of the passage which I render thus. The essayist's heedlessness is, here, unaccountable.

follows of necessity.\* As to the rest, his predilections, alike in the present instance and elsewhere, are for the doctrines of the original Sentences, as altered and amplified by Pauránika innovation.

The Sánkhya system assumes, in practice, the form of the adoration of nature, + or, rather, of a sublimated ideal essence of

In the Refutation of all Heresies, by Hippolytus, Irenæus's disciple, it is shown, however, that Simon, the Samaritan sorcerer, a precursor

<sup>\*</sup> In the Sankhya Aphorisms, the coordinate emanation, from the subtile elements, of the gross elements, is expressly indicated as early as I., 61,—which M. Saint-Hilaire passes by, as has previously been shown:—and Vijnana, in his notes, is nowise eccentric in his paraphrase of this text.

<sup>+</sup> Múla-prakriti, the primordial agent, whose analogues, in the several Hindu schools of philosophy, are too notorious to call for repetition. The late Rev. Dr. W. H. Mill has likened it to the evous of Gnosticism, "in which, as in the Sánkhya, vôus, or intellect, buddhi,—otherwise called mahat,—is the first-born offspring; and then all separate individual essences." Journal of the Asiatic Society of Bengal for 1835, p. 386. Such was the dream of Valentine, as we learn from Irenæus: Λέγουσι γάρ τινα είναι έν αοράτοις καὶ ακατονομάστοις ύψώμασι τέλειον Αίωνα προόντα τοῦτον δὲ καὶ \* \* \* \* \* Προπάτορα καὶ Βυθὸν καλοῦσιν. \* \* \* \* \* Υπάργοντα δ' αὐτὸν ἀχώρητον καὶ ἀόρατον, ἀίδιόν τε καὶ ἀγέννητον ἐν ἡσυχία καὶ ἡρεμία πολλή γεγονέναι εν απείροις αίωσι χρόνων. Συνυπάρχειν δ'αὐτώ καὶ Εννοιαν, ην δη και Χάριν και Σιγην ονομάζουσι. Και εννοηθηναί ποτε ἀφ' ἐαυτοῦ προβαλέσθαι τὸν Βυθὸν τοῦτον ἀρχὴν τῶν πάντων, καὶ καθάπερ σπέρμα την προβολην ταύτην (ην προβαλέσθαι ένενοήθη) καὶ καταθέσθαι, ώς εν μήτρα, τη συνυπαρχούση έαυτώ Σιγή. Ταύτην δε ύποδεξαμένην τὸ σπέρμα τοῦτο καὶ ἐγκύμονα γενομένην ἀποκυήσαι Νοῦν ὅμοιόν τε καὶ ἶσον τῶ προβαλόντι καὶ μόνον χωροῦντα τὸ μέγεθος τοῦ Πατρός. Τὸν δὲ Νοῦν τοῦτον καὶ Μονογενή καλοῦσι, Πατέρα καὶ ᾿Αρχὴν τῶν πάντων. Συμπροβεβλησθαι δε αὐτῷ ᾿Αλήθειαν. Καὶ είναι ταύτην πρώτην καὶ ἀρχέγονον Πυθαγορικήν Τετρακτύν, ήν καὶ ρίζαν των πάντων καλούσιν. Έστι γὰρ Βυθός καὶ Σιγή, ἔπειτα Νοῦς καὶ ᾿Αλήθεια. Irenzei Opera, ed. Stieren: Lipsiae, 1853: Tom. I., pp. 10 seqq. Cyril, of Jerusalem, gives Valentine's genealogy of the Aeons very differently: 'Ο Βυθός εγεννησε Σιγήν, καὶ ἀπὸ της Σιγης ετεκνοποίει Λόγον, κ. τ. λ. Catech. VI.

the material world, for which the European languages, nowise to their discredit, want a name. That this scheme of speculation

of Valentine, had quite a different cosmogony,—and not in nomenclature only: Δύο εἰσὶ παραφυάδες τῶν ὅλων αἰώνων, μήτε ἀρχὴν μήτε πέρας ἔχουσαι, ἀπὸ μιᾶς ρίζης, ἤτις ἐστὶ δύναμις, Σιγὴ, ἀόρατος, ἀκατάληπτος, ῶν ἡ μία φαίνεται ἄνωθεν, ἤτις ἐστὶ μεγάλη δύναμις, Νοῦς τῶν ὅλων, διέπων τὰ πάντα, ἄρσην. Ἡ δὲ ἐτέρα, κάτωθεν, Ἐπίνοια μεγάλη, θήλεια, γεννῶσα τὰ πάντα. Simon's ᾿Απόφασις Μεγάλη. Vide Origenis [lege Hippolyti] Philosophumena, sive Omnium Hæresium Refutatio, ed. Emmanuel Miller; p. 173. Though Gregory of Nazianzus—supported by his commentators, Elias of Crete and Nicetas Serron—declares that Simon talked of both Βυθὸς and Σιγὴ, yet the evidence of what are, presumably, the sorcerer's own words, is opposed to this assertion. Theodoret describes Simon's nonsense similarly, as far as regards this pair of powers; only, like Irenæus, he puts Έννοια for Σιγή. And yet he brings in Έννοια a second time, as springing, with Φωνὴ, from Nοῦς and Ἐπίνοια. For this second Έννοια we must read Ονομα.

Simon's Eπίνοια thus appears to become, with Valentine, Εννοια; only the latter is, now, mother of Noûs, instead of mate. Εννοια has, here, however, another name,  $\Sigma_i \gamma \dot{\eta}$ ; which is, with Simon, the appellation of the source of  $E\pi i \nu o i a$ . But Simon's  $\Sigma_i \gamma \dot{\eta}$ —otherwise called  $\Pi \hat{\nu} \rho$ ?—has no obvious partner, to serve as prototype to the paramour  $B \nu \theta \dot{\phi} s$ . In other words, Simon starts with a monad, while Valentine sets out with a duad. Valentine's theory, in producing the world, at the outset, by generation, is, therefore, in one respect, nearer the Sánkhya than is that of Simon; who, to every appearance, maintains a twofold effluence, prior to any process of procreation. The Sánkhya first begets, and then introduces evolution.

For Simon Magus's μεγάλη δύναμις, see the Acts of the Apostles, VIII., 10. In the homilies ascribed to Clement of Rome, the expression "great power of God," as applied, by Simon, to himself, receives the following turn: Σίμων, ἀριστερὰ τοῦ Θεοῦ δύναμις ὧν, καὶ τῶν τὸν Θεὸν οὖκ εἰδότων ἐπὶ κακοποιία τὴν ἐξουσίαν ἔχων. Clementis Romani quae feruntur Homiliae Viginti, ed. Dressel: Gottingae, 1853: p. 174. Simon's δύναμις cannot but remind the Sanskrit scholar of the Hindu s'akti. But the former term was applied to either sex, whereas the other is restricted to females.

Dr. Mill, in connection with the remark lately cited, puts forward a statement touching one of the fundamentals of Hinduism, which, as coming was ever widely adopted as a religious belief, is violently improbable. In the S'ankara-dig-vijaya, or history of S'ankara

from so profound an investigator, it may not be thought superfluous to notice. The text which calls forth this statement, exhibits, as restored by its annotator, these words, among others: ... चित्रोक्कवं .... नशासि .. सदाभिवस | "To him .... whose birth is from abstract essence alone ... I reverently bow, ... the ever-blessed S'iva," The epith et astitodbhavam, here taken to import "whose birth is from abstract essence alone," furnishes occasion for the following comment: "The astitá is, here, ovoía, or abstract essence, antecedent to qualities of any kind; of which the Hindu theosophists can discourse as subtly and as unintelligibly as Plato in the Parmenides. Such is exclusively their notion of Deity as existing prior to the developement of the ternary forms or qualities, first in the Supreme Triad,—Brahmá, Vishņu, S'iva,—and, next, in the several orders of created beings: this first immaterial substance being the neuter brahma of the Upanishads and the Vedánta; the purusha, or male inactive principle, of the rival Sankhya school; the  $\beta \nu \theta \delta s$ , or unfathomable depth, of some of the Gnostics, who attempted the introduction of these eastern metaphysics into Christianity."

In the first place, the species of compound to which Dr. Mill refers the term formed of astitá and udbhavam, though not without precedent, is yet of comparatively rare occurrence, and is regarded as faulty. See Pánini: II., 2, 24 and 35; and the commentators. Again, while the word astitá signifies, in popular employment, actuality, presence, it denotes, in its philosophical acceptation, either self-existence or created being. In the case in hand, the second of these senses is, unquestionably, to be selected. For "whose birth is from abstract essence alone," I would, therefore, read 'from whom arises created being.' In the Sanskrit stanza, above reduced, S'iva, after a fashion not unusual, is promiscuously lauded as one with Brahma, and as the third person of the great triad; and, agreeably to Hindu notions, in the latter character, alone of the two, can he be called the author of creation.

Both the ultimate principles of the Sánkhya, it is observable, are held to be self-existent. See the foot note to p. 27, supra, which admits of correction. In the Nyáya, God and molecules are said to be so. The Vedántí, in characterizing Brahma as sack-chid-ananda-rúpa, intends to express that, in abstract essence, he is constituted of self-existence, intelligence, and happiness; and no one of these elements is, in any way, subordinated to the other two.

Achárya's controversial adventures,—a romance which unquestioning credulity has affiliated on Ananda Giri,—the great Vedántic doctor is represented as having been confronted, in the course of his rambles, by only a single Sánkhya, one Lakshmana. Though the heretic would, of course, eventually succumb, it yet cost his doughty opponent, in this instance, but few words to boast a new pervert.\*

In preparing the present publication for the press, I employed, for the body of the work, three manuscripts, which agreed among themselves to such a degree as to occasion little doubt or dif-

\* Nor was S'ankara here constrained, in order to enforce his creed, to appeal to the argument of his disciples' staves and sandals: a mode of propagandism to which, on the word of his biographer, he was, at all times, sufficiently prone to have recourse.

The author of the S'ankara-dig-vijaya, unscrupulous fabler as he was, has yet described the Sánkhya theory with sufficient accuracy. It is difficult to say whether he is equally exact in his account of the ascendancy which it had acquired, in his day, among its professors.

S'ankara's argumentation with Lakshmana can readily be imagined; but Lakshmana's confession of faith, being brief, shall be adduced. It purports to be borrowed, and is as follows:

गुक्साम्यं प्रधानं हि महत्तकादिकारक्म्। ष्ययक्तं यक्तभावं च अगत्येकं परात् परम् ॥ इति ॥ तदुपासनमानेक मृक्तिः सित्तहिता खकाम्। किपिछादिभिराचाय्येराहतं योगमुत्तमम्॥ इति ॥

'The chief one—or primeval nature—is the equilibrium of the three qualities; the source of the great principle, or intelligence, and of the rest of the derivative material principles; undiscernible, as cause; also discernible, in its products; singular in the world; superior to what—viz., intelligence—is itself superior, in a descending series.

'Through the mere worship thereof do men attain salvation, and Kapila and other teachers engaged in the most exalted contemplation.'

The latter couplet, if not a forgery, is scarcely in accord with M. Saint-Hilaire's assertion: "Le Bouddhisme est devenu une religion; et c'est un but que n'a jamais poursuivi l'école du Sânkhya." Premier Mémoire sur le Sânkhya, p. 4.

ficulty. None of them had a date; and they all wore a modern appearance. For correctness they were respectable. last pages of the sixth Book were passing through the printer's hands, two other manuscripts were obtained. One was undated; the other was transcribed in the Samvat year 1711, or A. D. 1654. They discovered few blemishes; but, while presenting, throughout, a great similarity to one another, they differed, in many respects, from my earlier materials. particulars of these discrepancies will be found in the Appendix. This, for the benefit of Hindu students, I have given in Sanskrit; but in a style so simple that no European who has passed his novitiate in the classical language of India, will have reason to complain that it was not written in English. In this Appendix I have, also, frequently referred to Aniruddha's and Mahádeva's readings of the aphorisms. Of these sentences, unaccompanied by commentary, I had two excellent manuscripts. To ascertain the sentences the more completely, I likewise collated three very accurate copies of Náges'a Bhatta's abstract of my author's text. Náges'a cites the aphorisms at length.\*

For the tedious array of emendations which deform the con-

<sup>\*</sup> The first edition of the Sánkhya-pravachana-bháshya bears the imprint of Serampore, 1821: 8vo. pp. 220. This seems to be the publication announced as having been projected by "Mr. Carey and his assistants," under the auspices of the Council of Fort William, and the Asiatic Society of Bengal. See Roebuck's Annals of the College of Fort William, p. 157. The faults of that impression need not now be made the subject of minute recital. A characteristic sample of them may be seen in the foot-note at the bottom of pp. 21—24 supra. The editors of the volume had the advantage of a manuscript, or manuscripts, much superior to the use they made of their appliances. Several of the longer additional passages which I derived from my codices last procured, and which will be found in the Appendix, occur in the Serampore edition also.

In 1852, Dr. Ballantyne published the first fasciculus of "The Aphorisms of the Sankhya Philosophy of Kapila, with Illustrative Extracts from the Commentaries." It was followed, in 1854, by a second fasciculus, completing the fourth Book.

clusion of the volume, I plead my distance from the press, and the brittleness of Anglo-Indian type-metal.\*

A Bangálí translation of the Sánkhya-pravachana-bháshya, entitled Sánkhya-bháshá-sangraha, was undertaken by Rúmajaya Tarkálankára Bhattáchárya, son of Mrityunjaya. So, at least, the work itself sets forth: but the Friend of India Magazine for 1823, No. VIII., p. 567, makes them to be joint translators; and adds that they were, the last-named in succession to the other, "chief pandits in the Supreme Court." Mrityunjaya, surnamed Vidyálankára, had previously been head pandit in the College of Fort William. This version conforms very closely to the Serampore edition of the original, from which, while still unpublished, it appears to have been prepared. How much of this translation was executed, or how much of it was printed, I am unable to say. All that I have seen of it is a fragment of 168 octavo pages, breaking off, abruptly, in the midst of the commentary on the eighty-ninth Aphorism of the first Book-according to my numbering. The volume was published at Serampore, in 1818. It opens with a short preface in Sanskrit; and it gives the sútras in the original language, and in large characters.

At Benares I have seen, in manuscript, a prose translation, in the provincial dialect, of the Sánkhya-sútra and of Vijnána's exposition in abstract. The author was Khitágni Rakshapála Dúbe; who also showed me Hindí versions, made by himself, on a like model, of the Yoga, Nyáya, Vais'eshika, Vedánta, and Mímánsá, Aphorisms, and of S'áṇḍilya's Sentences on Devotion. Each of these translations was accompanied, like the Sánkhya-sútra, by a Hindí gloss, abridged from the Sanskrit.

\* A more thorough search for defects than that which resulted in the list of errata at the end of the volume, has yielded the following additional ones:

| Р.        | l.        | $\mathbf{For}$ | read         | Р.         | 1.        | F'or           | read     |
|-----------|-----------|----------------|--------------|------------|-----------|----------------|----------|
| <b>85</b> | 21        | -कार्थाणा      | -कार्याणां   | 161        | 21        | सनना-          | सम्बा-   |
| 126       | 23        | -त्यन्तम्      | -त्युक्तम्   | 165        | 15        |                | गम्बर-   |
| •129      | 9         | -द्गीकारे      | -क्रीकारे    | 203        | 2         | पूर्वत्        | पूर्ववत् |
| 147       | 5         | -द्विविधः      | -द् द्विविधः | 210        | 13        | - चरं          | -        |
| 156       | 7         | -तद्दका-       | -तद्भिका-    | <b>232</b> | 1         | <b>द्ध</b> :₹- | क्षुःर-  |
|           |           |                | App          | endix.     |           |                | •        |
| 25        | 20        | नाला-          | नसा- '       | 40         | <b>22</b> | पतिच-          | परिष्ठ-  |
| 37        | 21        | मन्द-          | नम्बे-       | 41         | 1         | चित            | चेति     |
| 38        | <b>25</b> | -साम           | -कासु        | 42         | <b>25</b> | -ব্লাঘ         | -द्वाघे  |
|           |           |                |              |            |           |                |          |

In bringing out this work, I have received assistance, in various ways, from Pandits Kás'ínátha Sástrí Ashtaputre Púnekar, Bechan Tiwárí, Bálakrishna S'ástrí Khandakar, and Vitthala S'ástrí Jos'í Ambuvekar. To each and to all I offer my grateful acknowledgements.

Ajmere, Rajputana; the 10th of September, 1855.

#### ADDITIONS AND EMENDATIONS.

- P. 1, notes, last line. For "niris'wara" read "niris'wara." The passage here intended will be found at the sixth page of the present work.
- P. 2, notes, l. 1. For "corresponding" read "corresponding, in some measure."
  - P. 2, notes, l. 4. For " साइन्ड्र" read " साइन्ड्रा."
- P. 2, notes, ll. 20 and 26. For "साङ्खा:" and "sánkhyáh" read "सङ्खा:" and "sankhyáh."
- P. 9, notes, l. 7. Add references to the English translation of the Rig-veda, Vol. I., p. 235, foot-note; and Vol. II., pp. 36 and 90, foot-notes. Also see, for a view adverse to that hastily expressed by the writer, the Nirukta, Daivata-kánda, 6, 7: p. 171 of Roth's edition.
- P. 9, notes, l. 21. The S'abda-kalpa-druma, pp. 1831-2, cites the fiftieth chapter of the Vámana-purána, as making Sanatkumára, Sanátana, Sanaka, and Sanandana, children of Dharma and Hinsá. What follows, respecting Kapila, Vodhu, Asuri, and Panchas'ikha, is not altogether clear.
- P. 9, notes, l. 24. In the *Bhágavata-purána*, I., 3, 11, Kapila is spoken of as having only revived the Sánkhya. From the same work, IX., 8, 14, it appears, however, to be asserted that he originated it. The ensuing couplet, from the last section of the *Padma-purána*, is to the same effect:

## खेतद्वीपपतिः राज्ञ्छप्रहेता सर्वेसिद्धराट्। विश्वप्रकाशितज्ञानयोगे। मोज्ञतमिस्हा।

Vishņu-vyúha-bheda-varņana chapter.

A Hindu would harmonize these discordant assertions by assuming that they point to events of two several stages of the world's history.

P. 10, notes, l. 22. If Colebrooke—Miscellaneous Essays, Vol. I., pp. 230, 231—means to intimate that, in Gaudapada's commentary, Panchas'ikha is said to be Kapila's disciple, either directly, or through A'suri, the assertion is an oversight. That A'suri was Panchas'ikha's preceptor is de-

clared in the seventieth káriká; but on this couplet Gaudapáda makes no remark.

- P. 11, notes, l. 14. For "3" read "4."
- P. 12, notes, l. 3. Colebrooke—Miscellaneous Essays, Vol. I., p. 231—speaks of the passage given at the bottom of p. 10 supra, and referred to at p. 17 infra, as being one of Panchas'ikha's sútras. But it is not so discriminated by Vyása, nor by Vyása's commentators, though they name Panchas'ikha as its author. Colebrooke, it is evident, did not suspect that reference was anywhere made to more than one work of this ancient writer.
- P. 12, notes, l. 25. Gaudapáda cites this couplet twice. On one occasion he reads "vaset" for "sthitah." The same distich is quoted by Cháritra Sinha Gani, in his commentary on the Shad-dars'ana-samuchchaya.
  - P. 12, notes, last line. For "papmá" read "pápmá."
- P. 14, notes, l. 8. Of this passage the words चपरिचासिनी भे श्रिकृशत्तः are adduced as Panchas'ikha's, in the concluding chapter of the Sarva-dars'ana-sangraha.
- P. 15, notes, l. 22. For "propitiation-service" read "satisfaction-service." The former term rather translates s'ánti, a very common office of religion, among the Hindus.
- P. 15, notes, l. 31. In place of "Rudra" there are preferable grounds for conjecturing "Ribhu." See the Translation of the Vishņu-puráņa, p. 38.
- P. 17, notes, 1. 24. Elsewhere, however, it is denied that Kapila was son of Kardama, by Devahuti; another and later wife of the patriarch, of unspecified name, being the sage's mother. As to Devahuti, she is represented as the daughter, not of Manu Syayambhuva,—as is ordinarily declared,—but of Trinabindu. The original of these statements is expressed in the following words:

धर्मदत्त जवाच। जयस्व विजयसैव विन्धोद्दीःस्थी सवा त्रुता। किन्तु तास्यां पुरा चीर्षं यस्त्रात् तद्रूपधारिसी॥१॥ गमाव्चतुः।

ह्रच्िन्दोन्न कन्यायां देवह्नन्यां पुरा दिज । कर्दमस्य तु दृष्ट्देव पुनी देा सम्मभूवतुः ॥ २ ॥ च्छेष्टा जयः कनिष्ठाऽभूद् विजयसेनि नामतः ।

चन्यस्यासभवत् पञ्चात् कपिस्रो योगधर्भवित् ॥ ३॥

Padma-purána, Pátála-khanda, 97th chapter.

P. 20, notes, l. 6. For "Gaurí-varnana" read "Gaurí-viváha-varnana."
P. 20, notes, l. 8. For "Kalápa"—which should have been "Kalpa"—read "Indraprastha."

- P. 20, notes, l. 15. The Kapila-gitá, in a detached form, has also been found. It professes to be a part of the Padma-purána, and is concerned with the practices of the yoga, or theocrasy.
  - P. 21, notes, l. 24. For "Nagojí" read "Nágojí."
- P. 26, notes, l. 21. According to Colebrooke, the Pás'upatas—like the followers of Mis'ra—maintain "the distinct and separate existence of the efficient and material causes of the universe." Miscell. Essays, Vol. I., pp. 407, 409, and 412.
- P. 26, notes, l. 26. The author of the Shaṭ-tantri-sára proves to be no other than the Nilakaṇṭha who annotated the Mahábhárata, and wrote the Vedánta-kataka. His parents were Govinda and Phullámbiká; his line was that of Gautama; his family name was Chaturdhara; and he resided at Kūrpara, now Konpar, in Maháráshṭra, to the west of the Godávarí, near the temples of S'ukres'wara and Kaches'wara. A man who calls himself grandson of this Nilakanṭha, is now living at Benares.

Govinda Dikshita—the Govinda above mentioned, or some other, but of the Chaturdhara family—was father of S'iva Dikshita, author of the Dharma-tattwa-prakás'a, the date of which is S'aka 1668, or A. D. 1746.

- P. 27, notes, l, 15. For "विपर्शय:" read " विपर्शय:"
- P. 28, notes, l. 12. For "- TTITI" read "- TTITI".
- P. 33, notes, l. 5. For "Ashtaputra" read "Ashtaputre."
- P. 33, notes, l. 6. For "Rájá" read "Rája." Correct similarly at p. 36, notes, l. 23; and at p. 37, notes, l. 30.
- P. 34, notes, l. 15. The Jainas affect to have their own Sánkhyas, Mímánsakas, &c. Mackenzie Collection, Vol. II., p. xxxvi.
- P. 34, notes, l. 29. The author of the *Tattwa-chandra* gives the title of *Muni* to I's wara Kṛishṇa, and distinctly calls him disciple of Panchas ikha.
  - P. 35, notes, l. 2. For "Dúrgá" read "Durgá."
- P. 35, notes, l. 9. The use of aliases is by no means infrequent among Hindu authors. Though not, generally, of much interest, one occurs to me, which seems worth recording. Like the run of facts connected with Indian history, it has no better support, however, than the unwritten tradition of the schools.

Jayadeva, the author of the Gita-govinda, is said to have been the same person as Pakshadhara Mis'ra, the dialectician. Report has it that his custom was to attend his Nyáya teacher no oftener than once a fortnight, and that he owed to this fact his title of Pakshadhara. Quite possibly this is mere fiction; and it may have had its origin, partially, in the circumstance that there was a logician Jayadeva, who is spoken of as having been likewise a poet. See my Catalogue, &c., Vol. I., p. 51, l. 5; and its Appendix, p. 161.

Professor Lassen—Gita-govinda, Prolegomena, p. v.—, for want of an opportunity to examine the Chandráloka, is in doubt whether the Jayadeva to whom it is attributed be identifiable with the lyric poet of the same name. The question is one of no difficult decision.

The Jayadeva of the Chandráloka was, by his own showing, son of Mahádeva, surnamed Yájnika, and of Sumitrá. Jayadeva, the author of the Prasannarághava drama, particularizes the same persons as his parents, and further states that his family was denominated Kaundinya. Whether the Chandráloka, a dry technical treatise, was the production of the writer of the Gitagovinda, could scarcely be ascertained by comparing the necessarily different styles of the two compositions. The Prasanna-rághava is, however, every way inferior, in respect of language and general execution, to the elegant Lays of Govinda; and there is no ground on which the position may be controverted, that the rhetorician and the play-wright were the same individual.

Internal evidence even is quite sufficient to determine the point under consideration, independently of the discrepancy offered in the accounts given, severally, of their extraction, by the rhetorician and dramatist, and by the author of the Gita-govinda. Moreover, if, following Lassen, we account as spurious the stanza with which this collection of poems, according to many manuscripts, terminates, we are left without any notice whatever, by its author, of his parentage. And why, if the Chandráloka and Prasanna-rághava were also his, should he have consigned to them a specification which he has denied to his foremost performance?

The couplet above mentioned, which Professor Lassen presumes to be forged, is objected to, by him, on the assumption that the Bhojadeva whom Jayadeva is made, by it, to name as his father, must be the sovereign of Dhárá. But Bhojadeva or Bhojarája is by no means an appellation of unique incidence. More than one chieftain is certainly known to have borne it; and it has not yet been shown that, among persons so called, the grammarian, for instance, has any claim to be regarded as a royal patron rather than as an actual maker of books. In a word, it is not imperative to take such a termination as deva or rája to be indicative of rank. It may be part of a name; as in Varadarája, Govindarája, Jayadeva, and Harshadeva.

The name of Jayadeva's mother is written, by Lassen, Rámádeví. My own manuscripts have Vámadeví. Jayadeva's father is called Bhojadeva, by the Bráhman Ráychand, in his metrical Hindí translation of the Gítagovinda, the Gítagovindádars'a.

It remains to speak of the Rima-gita-govinda, a poem on the incongruity of whose title Lassen justly animadverts: Gita-govinda, Prolegomena, p. VI. This wretched affair purports to have, for its author, one Jayadeva,

64

of Janakapura. So much the poetaster himself tells us; and I know not on what authority Professor Wilson—Mackenzie Collection, Vol. I., p. 103—concludes him to be one with the poet of Rádhá and Krishpa. The subject of the Ráma-gita-govinda is that of the Rámayapa. Its extent is 360 couplets; divided into-six cantos, which bear the designations of Sánanda-raghunandana, Vijita-paras'uráma, Jagannivása-pravása, Hanumad-agamana, Lanká-vijaya, and Ráma-rájábhisheka.

P. 35, notes, l. 31. S'ankara, it should seem, has wildly been assigned to the eighth century before the Christian era. See Mr. B. H. Hodgson's Illustrations of the Literature and Religion of the Buddhists, p. 18, footnote.

P. 35, notes, l. 34. The notion that Gaudapáda was pupil of S'uka, the son of Vyása, is generally received by the Bráhmans. See, for this association, Colebrooke's reference to the S'ankara-vijaya: Miscellaneous Essays, Vol. I., p. 104.

Gangádhara Saraswati, author of the Dattátreya-charitra, a metrical composition in the Marahattí language, deduces his own discipular descent, through S'uka and Gaudapáda, from S'iva, as follows: S'ankara, Vishnu, Brahmá, Vasishtha, S'akti, Parás'ara, Vyása, S'uka, Gaudapáda A'chárya, Govinda A'chárya, S'ankara A'chárya, Vis'warúpa, Bodha Giri, Jnána Giri, Sinhála Giri, I's'wara Tírtha, Nṛisinha Tírtha, Vidyá Tírtha, S'iva Tírtha, Bhárati Tírtha, Vidyáranya, S'rípáda, Vidyá Tírtha, Malayánanda, Deva Tírtha, Vṛinda Saraswati, Yádavendra Saraswati, Kṛishna Saraswati, Nṛisinha Saraswati, and Gangádhara Saraswati. Gangádhara had seven fellowstudents, all bearing the title of Saraswati: Bála, Kṛishna, Upendra, Mádhava, Sadánanda, Jnánajyoti, and Siddhendra.

The Mitákshará, a commentary on the Brahma-sútra, by Annam Bhatia, son of Tirumala, contains a list, identical, down to S'ankara A'charya, with the foregoing; except that Vasishtha is preceded by Brahma and Brahma.

Gaudapáda, it appears credible, belongs to the very precinct of the age of fable.

P. 36, notes, l. 9. Bhánu Bhaṭṭa, in the Dwaita-nirṇaya-siddhánta-san-graha, speaks of the author of a treatise having the name of Dwaita-nirṇaya, as being his paternal grandfather. But his own work, which cites it, proves that he does not mean the Dwaita-nirṇaya of Vachaspati Mis'ra. Bhaṇu Bhaṭṭa's parents were Nilakaṇṭha Bhaṭṭa and Gangā. The title of Bhaṭṭa is borne by Mimansakas.

P. 36, notes, l. 29. The Ratnákara, compiled under the patronage of Chandes'wara, embraces at least seven sections, entitled Kritya, Dána, Vyavahára, S'uddhi, Pújá, Viváda, and Grihastha. Of these, Váchaspati



Mis'ra, in the Dwaita-nirnaya, quotes, by name, the Dána-ratnákara; and the Grihastha-ratnákara, in the Viváda-chintámani.

Chandes'wara was son of Vires'wara. The Vivida-rainikara, in some copies, states that the former was chief secretary of war to a chieftain of Nepal, and that he resided on the banks of the river Vágwatí. In the same work, Chandes'wara, as we have seen, is also designated as minister to a prince of Mithila; and it is related that, after subjugating certain royalets of Nepal, he bestowed away his weight in gold on the banks of the river Saraswati. No obstacles being offered by the circumstances of time and locality, it therefore seems reasonable to identify the Harasinha Deva whom Chandes'wara served, with the Harasinha Deva who is named in a memorial couplet still current in the neighbourhood of his former capital, Simraun, the ancient metropolis of Mithila. See Journal of the Asiatic Society of Bengal, for 1835, p. 124; or Illustrations of the Literature and Religion of the Buddhists, p. 180. In 1323, on Saturday, the ninth day of the light fortnight of Pausha, a Harasinha Deva, on being expelled from Simraun, by Tughluq Sháh, is said to have betaken himself to the mountains, and to have usurped the sovereignty of Nepal. In Mr. Hodgson's legendary list of the ancestors of the Simraun Rájás, his father is called S'aktisinha. It appears, from the Kritya-maharnava and Vivada-chandra, that the father of Harasinha Deva, chieftain of Mithila, was Bhaves'a, whose family was styled S'rotriya. But it is nothing uncommon for a Hindu governor to be mentioned by his title instead of his name. Harasinha Deva had a son, Darpa Náráyana, who married Dhírá; and their children were Chandrasinha, Hari-náráyana, and Sulaya. The last was husband to one of the two ladies called Lakshmi, whose celebrity is due to their connexion with the literature of Indian jurisprudence. Of the three brothers, Chandrasinha was, perhaps, the eldest; as he is spoken of, by Colebrooke, as "reigning prince," the tenth of his line. Digest of Hindu Law, &c., Vol. I., Preface, p. XX., 8vo. ed.

- P. 37, notes, l. 7. For "1372" read "1371."
- P. 38, l. 4. For "Adhwaryu" read "Adwaya."
- P. 38, l. 8. Náráyana Tírtha Yati, who is also called Náráyana Bhikshu, and Náráyanendra, lived, according to his own Yoga-sútra-vritti, at Allahabad. In the same work, his spiritual preceptor, Ráma-govinda Tírtha, is said to have been a disciple of Govinda Tírtha.
- P. 39, notes, l. 12. For "six" read "seven." That which Colebrooke mentions as the subject of the entire Sánkhya-sára, is the topic of its last chapter only.
- P. 41, notes, 1. 27. In the *Prayoga-ratna*, a work on the sixteen sacraments, by Náráyana Bhatta, son of Rámes'wara Bhatta, its author says that

66

he was assisted, in preparing it, by Ananta Díkshita, son of Vis'wanátha Díkshita. The father of Bhává Ganes'a Díkshita was Bhává Vis'wanátha Díkshita; and, if the latter be one with Vis'wanátha Díkshita, and if Bhává Ganes'a Díkshita be brother of Ananta Díkshita, we are enabled to form a pretty correct estimate as to the time of Vijnána Bhikshu. For Náráyana Bhatta's youngest brother's second son, Raghunátha Bhatta, dates his Kálatatuwa-viveckana in Samvat 1677, or A. D. 1620. Vijnána may be placed fifty or sixty years earlier.

P. 48, l. 1. Cancel the sentence "To the end," &c.

P. 50, notes, l. I. Substitute as follows: The words vikrita 'modified' and vaikdrika 'modificational,' as synonymes of sattwika 'pure,' must be taken to denote, by eminence, the highest of the three egotistic transmutations of nature; these being held to result from that disturbance in the equipoise of its ingredients, by virtue of which it becomes eductive. Misapprehending the retrospective reference of the term vikrita, in the twenty-fifth karika, M. Saint Hilaire describes 'pure' egotism as almost being at once a modification and not a modification.

Egotism, at the very instant of its emanation, assumes three distinct shapes. It would, accordingly, preclude doubt, if the particular sort of egotism had in contemplation were always characterized by its special epithet. Of egotism divested of qualifications the Sánkhya teaches us nothing.

There is no such thing in the scheme.

P. 55, notes, l. 21. A passage in Hippolytus which runs counter to this statement, escaped my notice. Having premised the names of Valentine, Heracleon, and Ptolemæns, Hippolytus proceeds in these words: Καὶ γὰρ τούτων ἔστιν ἀρχὴ τῶν πάντων μονὰς ἀγέννητος, ἀφθαρτος, ἀκατάληπτος, ἀπερινόητος, γόνιμος, καὶ πάντων τῆς γενέσεως αἰτία τῶν γενομένων. Omnium Hæresium Refutatio, ed. Miller, p. 185.

## ERRATA.

| Р.        | l. | For       | read       | P.  | 1. | For          | read         |  |  |  |
|-----------|----|-----------|------------|-----|----|--------------|--------------|--|--|--|
| 85        | 21 | -कार्याचा | -कार्याचां | 161 | 21 | सनगः-        | ममुगा-       |  |  |  |
| 126       | 23 | -মেন্নন্  | -त्यृत्तम् | 165 | 15 | गतय-         | अनाख-        |  |  |  |
| 129       | 9  | -क्रीकारे | -क्रीकारे  | 203 | 2  | पूर्वत्      | -पूर्ववस्    |  |  |  |
| 147       | 5  | -द्विविधः | -द्द्विषः  | 210 | 12 | -दष          | -इ-          |  |  |  |
| 156       | 7  | -तद्दा-   | ∙तद्दिका-  | 232 | 1  | <b>-₩</b> ₹- | <b>4.</b> 4- |  |  |  |
| Appendix. |    |           |            |     |    |              |              |  |  |  |
| 25        | 20 | -नाला-    | -मसा-      | 40  | 22 | पतिष-        | परिच-        |  |  |  |
| 37        | 21 | नम्ब-     | -मन्बे-    | 41  | 1  | चति          | चेति         |  |  |  |
| 38        | 25 | -सास      | -सासु      | 42  | 24 | -इष          | -क्राचे      |  |  |  |

• .

# । भीपरमेश्वराय नमः।

## । साङ्घप्रवचनभाष्यम्।

यकोऽदितीय इति वेदवचीय पृष्ठि यवीभिमानविनिवर्तनतोऽस्य मृत्त्ये। वैधर्म्यवच्यणभिदाविरदं वदनि नाखण्डतां खद्द धर्मग्रताविरोधात्॥ तस्य श्रुतस्य मननार्थनथोपदेषुं यद्युत्तिजार्खाम् साङ्क्याक्षदाविरासीत्। नारायणः कपिसमृतिरशेषदुःख-द्यानाय जीवनिवद्यस्य नमेऽस्तु तस्ये॥ नानोपाधिषु यद्यानारूभं भाष्यनसार्ववत्। तत् समं सर्वभूतेषु चित्यामान्यमुपासादे॥ दंश्यरानीश्वरस्यादि चिद्वेकरसवस्तुनि। विमुद्धा यत्र पद्मान्ति तद्स्यापरमं मदः॥ कालाकभित्तितं साङ्घाशास्त्रं ज्ञानस्थाकरम्। कलावशिष्टं भूयोऽपि पूर्यायये वचाऽस्तृतैः॥ चिद्चिद्गृत्यिभेदेन मेाचियये चितोऽपि च। साङ्घाभाष्यमिषेणास्मात् मौयतां मोत्त्वदे इरिः॥ तत् त्वमेव त्वमेवैतदेवं त्रुतिश्वते।दितम्। सर्वात्मनामवैधर्म्यं शास्त्रस्थास्यैव गोचरः॥

श्रातमा वा श्ररे द्रष्टवाः त्रीतवो नन्तवो निर्देश्वावितव इत्वा-रित्रुतिषु परमपुष्ठवार्यवाधनस्यात्रावान्यात्रस्य हेतृतवा त्रव-षादिवयं विदितम्। तव त्रवणादावुपायाकाङ्कायां सार्थते।

> त्रीतियः त्रुतिवाक्येभ्येः मन्तव्यक्षीपपनिभिः। मत्वा च 'वमतं 'ध्येय एते स्थानदेतवः॥

द्ति। ध्येवा येरगण्यास्वयकारेणेति शेषः। तव सृतिभ्यः त्रुतेषु पृद्वषार्थतद्वेतु द्वानतद्विषयात्मस्करपादिषु सृत्यावरोधिनौद्धपनीः षषधायौक्षपेण विवेत्वशास्त्रेण कपिसमूर्तिकगवानुपदिदेश। नन् न्यायवैशेषिकाभ्यामध्येतेषुर्थेषु न्यायः पद्धितः दित ताभ्यामस्य गतार्थत्वं यगुणनिर्गुणालां स्विवद्ध स्पेरामसाधकत्वा तद्युक्तिभिर्वत्वयक्षत्रेनं यगमाध्यमिति। नैवम्। व्यावद्यारिकपारमाधिकस्कपविषयभेदेन गतार्थत्वविरोधयोरभावात्। न्यायवैशेषिकाभ्यां विश्वप्रस्ति गतार्थात्वविरोधयोरभावात्। न्यायवैशेषिकाभ्यां विश्वप्रस्ति । यक्ष्या परस्रक्षे प्रवेशाः वस्त्रवात्। स्वर्थायं प्रविष्ठे स्वाद्यास्वातिरस्व व्यावद्यारिकं तस्त्रवात्। स्वर्थायं प्रविष्ठे स्वाद्यास्वतित्वनेन व्यावद्यारिकं तस्त्रवात्। स्वर्थायः प्रविष्ठे स्वाद्यास्वतित्वनेन व्यावद्यारिकं तस्त्रवानं भवस्त्रवाः यथा पृत्रवे स्वाद्यास्त्रानिरस्वनेन व्यावद्यारिकं तस्त्रवानं भवस्त्रवाः व्यथा पृत्रवे स्वाद्यास्त्रतिन्यक्ति। स्वर्थाः वर्षादिनस्वद्यामं स्वर्थाः स्वर्याः स्वर्थाः स्वर्थाः स्वर्थाः स्वर्थाः स्वर्थाः स्वर्थाः स्वर्थाः स्वर्थाः स्वर्याः स्वर्याः स्वर्थाः स्वर्याः स्वर्याः स्वर्थाः स्वर्थाः स्वर्याः स्वर्याः स्वर्थाः स्वर्थाः स्वर्याः स्

महत्तेमुणसम्बद्धाः सक्तमो गुणमर्श्वतु । कानक्तमुनिको मन्दान् सम्बुक्ति विचासयेत्॥

दित गीतायां बर्टलाभिमानिनस्तिष्वसाह्यस्वित्तमेत हासु-वित्याङ्क्यापेस्रयोक्तम्। न तु वर्वयेवाद्यत्विति। तथा तदीय-मिष द्यानमपरवैराग्यद्वारा परम्परया मेश्यमधनं भवस्येवेति। तस्त्वानापेस्रयपि च सङ्ख्यानमेव पारमार्थिकं परवैराग्यद्वारा सास्त्रान्यस्त्रयकाश्रमं च भवति। स्वागीतासास्त्रीनात्वाकरत्वित्य-स्रीव हात्युक्तिविद्यः। तीर्चा दि तदः भवति हृदयस्य शेषास् कामाहिकं मन वव मन्यमानः सङ्गुभी लेगकावनुसन्धरित स्वायतीय सेक्स्यतीव स सद्य किस्तिन् पद्मास्त्रमानात्वीन भवतीत्वादि-नाक्तिकश्रुतिस्तीः।

> मक्ततेः क्रियमाणानि गुणैः कर्माणि सर्वेशः। श्रद्धारिविमूदात्मा कर्नादमिति मन्यते ॥ निर्वाणमय प्रवायमात्मा श्वानमेथोऽमनः। दुःखाञ्चानमया धर्माः मक्ततेन्ते तु नात्मनः॥

द्रश्वादितान्त्रिक्युतियते सः। न्यायवैशेषिकोक्तञ्चानसः परमा-र्थभूमी बाधितत्वाच। न चैतावता न्यावाद्यप्रामाण्यम्। विविद्य-तार्थे देशद्यतिरेकांश्रे वाधाभावाद् यत्परः श्रन्दः च श्रन्दार्थं इति न्यावात्। श्रामानि मुखादिमक्तसः के किषिकृतवा तन प्रमाणा-नारानपेत्राक्षेत्र नदंश्रस्यानुकाद्यसः श्रास्त्रतात्पर्वविषयत्वनिति। स्थादेतत्। स्थायवैश्रेषिकाभ्यामकाविरोधो भवतु। ब्रह्मनीमा-सायोगाभ्यां तु विरोधोऽस्क्रोव। त्राभ्यां नित्येश्वरसाधनात्। स्व चेश्वरस्य प्रतिविध्यमानसात्। न चावापि व्यावद्यारिकपार-माथिकभेदेन सेश्वरनिरीश्वरवादयारिवरेषोऽस्तु सेश्वरवादस्थाः पासनापरत्वसस्भवादिति वाच्यम्। विनिगमकाभावात्। ईस्वरेर इ दुर्चेय इति निरीत्र्यस्वमिष से क्वयवद्वारिवह्नमैत्र्यवैदान्याया-नुवदितुं शक्यत पात्मनः सगुणत्विमव न तु क्वापि श्रुत्यादावीत्र्यरः स्फुटं प्रतिविध्यते येन सेत्र्यरवादस्यैव व्यावद्वारिकत्वमवधार्यतेति । प्रवाच्यते। प्रवापि व्यावद्वारिकपारमार्थिकभावेर भवति।

श्वसव्यममिष्ठं ते जगराद्धरनीश्वरम्।

द्रव्यादिशास्त्रैनिरीत्रस्वाद्या निन्दितत्वात्। श्रक्षित्तेव शास्त्रे व्या-वदारिकस्वैवेश्वरमिष्ठे प्रस्ति वर्षे वर्षे वर्षे स्वाद्यात् वर्षे विकासित्वात् । यदि दि स्वीकायितकानतानुसारेण नित्येश्वयं न मितिष्ठित तदा परिपूर्णनिव्यनिर्दे विश्वयंदर्शनेन तव चित्तावेशते। विवेकाश्वास-मितवन्तः स्वादिति साङ्क्ष्यात्राचाणामाश्वयः । सेश्वरवादस्य न क्वापि निन्दादिकानित्तः। येने।पासनादिपरतया तत् शास्त्र सङ्कोन्स्वेतः। यत् तु।

> नास्ति साङ्ग्रासमं ज्ञानं नास्ति वेशमसमं बखन्। ज्ञानं वाङ्ग्रो परं मतम्॥

द्राचादि वास्त्रम्। तदिवेकांश्च एव वाङ्क्यानस्य दर्शनान्तरेभ्य उस्कर्षे प्रतिपादयति न त्वीत्र्यरप्रतिषेधांशेऽपि। तथा पराश्चराद्य-खिल्शिष्टवंवादादपि वेत्र्यरवादस्यैव पारमार्थिकत्वमवधार्यते। श्वपित्र।

श्रञ्चपादमणीते च काणाहे साङ्क्ष्ययोगयोः। स्थाज्यः त्रुतिविकड्वोऽशः त्रुत्वेकश्ररणैर्द्धभः॥ स्रोतनीये च वैयासे विकड्वांशोः न कञ्चन। त्रुत्था वेदार्थविज्ञाने त्रुतिपारंगती हि ती।॥

इति पराशरोपपुराणादिन्धोऽपि ब्रह्मनीनांचाया ईत्यरांशे बलवत्त्वम्। तथा। न्यायतद्वाष्यनेकानि तेस्तेकक्तानि वार्दिभः। हेत्वागमयदाचारेयद्युक्तं तदुपास्यताम्॥

इति मेाजधर्मवाक्यादिप पराश्चराद्यक्षित्रश्चित्रव्यवद्यारेण ब्रह्ममीमांसान्यायवैशेषिकाद्युक्त दंश्वरसाधकन्याय एव द्याच्या वस्त-वस्तात्। तथा।

> वं न पद्धन्ति वेशिन्द्राः साङ्क्षा श्रपि महेन्यरम्। श्रनादिनिधनं बद्धा तमेव श्ररणं वजः।

इत्यादिकोर्नादिवाकीः साङ्घानामी खराज्ञानसीव नारायणा-दिना प्राप्तात्वाच । किन्नु ब्रह्मनीमांचाया ईन्यर एव मुख्या विषय चपक्रमादिभिरवधृतः। तवांशे तस्य वाधे शास्त्रसीवामास्यं खाद् वत्परः शब्दः स शब्दार्थ इति न्यायात्। साङ्ख्याध्यख ं तु पुरुषार्थनयाधनमञ्जातिपुरुषविवेकावेव मुख्या विषय इती-श्वरप्रतिषेधां श्वाधिऽपि नापामाण्यं यत्परः श्रव्हः स श्रव्हार्थ इति न्यायात्। प्रतः सायकाश्चतया साङ्घामेवेत्र्यरमिषेधांशे दुर्बे बिमिति। न च ब्रह्मनीमां सायामपीत्र्यर एव मुख्या विषया न तु निस्यैत्यर्थमिति वक्तुं शक्यते । स्नृत्यनवकाशदोषप्रसङ्ग-रूपपूर्वपच्च खानुपपन्या निष्ये सर्वविशिष्ट लेनेव ब्रह्म नी मांसाविष-यत्वावधारणात्। ब्रह्मशब्दस्य परब्रह्मण्येव मुख्यतया तु स्रवातः परब्रह्माजिज्ञासेति न स्वनितिर्गति। एतेन साङ्घ्यविरोधाद् ब्रह्म-यागदर्भनयाः कार्येश्वरपरत्वमपि न शक्कनीयम्। प्रक्रतिखातन्त्याः पन्या रचनानुपपनेख नानुमानमित्यादिब्रह्मस्वपरम्परानुपप-ने चा। तथा व पूर्वेषामपि गुकः कालेनानवच्छेदादिति याग-स्वतदौयवासभाव्याभ्यां स्मुटमीशनित्वतावगमाचेति। तसाद-भ्युपगमवाद्मी विवादादिनैव साङ्खास्य व्यावदारिके सरप्रतिषेध-

परतया ब्रह्मनीमांसायामाञ्चां सद न विरोधः । क्रम्युपगमवार्क्य प्रास्त्रे इष्टः । यथा विष्णुपुराणे ।

> यते भित्रद्वकां देख विकस्ताः कविनाः नवाः। द्यार्थ्यपनमं तक रक्केवः सूवताः स्वः ॥

इति । श्रन्तु वा पापिनां श्वानप्रतिबन्धार्थमास्तिकदर्शनेष्वयंश्वतः श्रुतिविरुद्दार्थयवस्थापनम् । तेषु तेष्वंशिष्वपामास्यं च । श्रुतिस्मृष्य-विरुद्धेषु तु मुख्यविषवेषु प्रामास्यमस्येव । श्रुत यव पश्चपुरास्य ब्रह्मयोगदर्शनातिरिक्तानां दर्शनानां निन्दाप्युपपद्धते । यथा तच पावतीं प्रतीन्यरवाक्यम् ।

मृष देवि प्रबद्धामि तांसकानि यथाक्रतम्।
वेषां श्रवणमानेण पातिकं ज्ञानिनामिष ।
प्रथमं हि मयेनेत्रः ज्ञेनं पाक्षपतादिकन्।
मक्त्र्यानेशितं विभैः समीत्रानि ततः परम् ॥
कणादेन तु समीत्रं श्राक्षं वैश्लेषिकं महत्।
कणादेन तु समीत्रं श्राक्षं वैश्लेषिकं महत्।
कालाना जीमिनिना पूर्वं वेदमवार्थतः।
निरीयरेण वादेन कृतं श्राक्षं महत्त्रम् ॥
जिष्णोन तथा भेक्षं पार्थाक्रमितगहितक्।
देवानां नाज्ञनाथीय विष्णुना बुद्धपिणा ॥
वैश्लिशाक्षमसन् भेक्षं नग्ननीवपदादिकम्।
मायावादमसक्ताक्षं प्रकृतं वैश्लिकं च ॥
मयेव विधानं देवि वत्रे। ब्राह्मणक्षिणा।
क्रमणक्षं श्रुतिवाक्यानां द्र्श्रयक्षे।क्रार्थितम्॥
कर्मकक्ष्मणाञ्चलम् च प्रतिपाद्यते।

धर्वकर्नणरिभ्वंशासिक्तर्न्यं तन चोच्यते । परात्मजीवयारैक्यं मवान प्रतिपाद्यते । इक्काचाइक्य परं रूपं निमुखं इक्षितं नना ॥ पर्वक्य जसतेर इक्क्यं नाश्चनाचे कवी सुने । वेट्रार्थवन्यदाशास्त्रं मायावाट्सवैदिकम् ॥ मयेव कथितं देवि जमतां नाशकारणात् ।

इति। अधिकं तु बद्धमीमांबाभाष्ये प्रपश्चितमस्याभिदिति। तसाद्मिकशास्त्रस्य न कस्याच्यममामां विरोधी वा। सस्विष-येखु सर्वे वासनाथात्। श्रविरोधाचेति। नम्बेवं पुरुषवज्ञलांबेऽप्यस शास्त्रसाभ्युपशनवादलं सात्। न सात्। पविरोधात्। बङ्गा-मीमांसायामपांसा नामस्यपदेशाहिकादिस्य कार्नेजीवाया वस्त्र-स्वैव निर्णयाम् । साङ्क्ष्यसिद्गपुरुषाणामात्रासं तु बह्मनीमांसया बाध्यत यत्र। आसोति तूपयन्तीति नसूबेण परमासन एव पर-मार्थभूमादावात्वावभारणात्। तथापि च माङ्क्षास्य नामाण्यम्। कावदारिकासने। कीक्सोनर्गिवेककानसा ने। चत्राधनसे विव-जितार्थे बाभाभावात्। एतेन श्रुतिस्तृतिमसिद्ववानीनासीकाव-ल्यायावदारिकपारमार्थिकभेदेनाविराध इति ब्रह्ममीमांबाया प्रपश्चितमञ्जाभिरिति दिक्। नन्येवमपि तन्त्वसमासाख्यस्रवैः सदासाः षडधायाः प्रानद्वामिति चेत्। सेवम्। सङ्ग्रीपनिकार-रूपेणीभयोरप्यीनस्त्वात्। त्रत एवास्याः षडधाय्या ये।गदर्श-असीव साञ्चामयचनसञ्ज्ञा युक्ततः। नान्त्रसमासान्त्रों कि यन् सिक्कां माह्याद्वीनं तसीव अकर्षेचान्द्यां निर्वचनंतित । विश्वेषस्तव यन् बाद्धाच्यां तत्त्वसमासाखोक्तार्थवित्तरमाचं योगदर्शने त्वाध्याम-म्युपगमवार्मनिविद्वस्थिनेश्वरस्य निरूपयोन म्यूननापरिदारोः न्यसः म साङ्घासञ्ज्ञा सानवाः।

सङ्घा प्रकृतिने चैव प्रक्रातं च प्रचन्नते । तन्त्रानि च चतुर्विश्चन् तेन साङ्घाः प्रकीर्तिताः ।

र्ष्णादिभ्या भारतादिवाक्येभ्यः। सङ्घ्या सम्यागृवेकेनात्मकयन-नित्यर्थः। श्वतः सङ्घ्याय्यस्य योगक्तत्तया तस्कारणं सङ्घ्यायाः गाधिगम्यनित्यादिश्रुतिषु।

एषा नेऽभिहिता साङ्खी बुद्धियां विमां शृणु।

द्रव्यादिखृतिषु च। साङ्क्ष्यायदेन साङ्क्ष्यास्त्रमेव ग्राद्यम्। न पुनर्यान्तरं कस्यनीयमिति। तिद्दं मेर्राद्यश्च चिकित्याश्चरव-चतुर्यह्रम्। यथा दि रोग श्वारोग्यं रेगिनदानं भेषक्यमिति चलारे व्यूहाः समूहास्विकित्याश्चास्त्रस्य मितपाद्यास्त्रये क्षेत्रं हानं हेयहेतुर्हानेपायश्चेति चलारे। व्यूहा मेर्राच्यास्त्रस्य मितपाद्या भवन्ति। मुमुद्युभिर्जिद्यासितलात्। तव विविधं दुःखं हेयन्। तदत्यन्तिष्ट्रिक्तिम्। मक्ठतिपुक्षसंयोगद्वारा चाविवेका हेय-हेतुः। विवेकत्यातिस्तु हानेपाय द्रति। व्यूह्यव्हेन चैषामुप-करणसङ्ग्रहः। तव चाहा फललेनाभ्यहितं हानं तत्यतियोगि-विधयेव च हेयं मितपादविष्यन् शास्त्रकारः शिख्यावधानाय शास्त्रारस्यं मितजानीते।

### स्रय निविधदुःसात्यन्तनिष्टन्तिरत्यन्तपुरुषार्थः। ९।

श्रवश्रद्धाः (यमुश्वारणमानेण मङ्गलक्षः । श्रत एव मङ्गलाचरणं श्रिष्टाचाराहिति खयमेव पञ्चमाध्याये वद्यति । श्रवंद्ववाय-श्रव्द्याधिकार एव । प्रश्नानन्तर्याहीनां पुरुषार्थेन वहान्वयास्थ-वात् । श्रानाद्यानन्तर्यस्थ च स्वेरेव वद्यमाणत्या तत्प्रतिपादनवे-यर्थात् । श्रिषकारभिद्यार्थेले शास्त्रारस्थातिश्राद्यकाभ्रमश्राद्य ।

तसात्पुरुषार्थस्थापक्रमापसंदारदर्भनादधिकारार्थत्वमेवे।चितम्। तदुच्छिनः पुरुषायं दूख्पमंदारे। अविद्यतीति । श्रीधकार-चाधिक्रीन पाधायोगारसणाम्। श्रारक्षच्य यद्यपि साद्याक्तास्त्रः स्त्रैव तथापि तद्वारा शास्त्रार्थेनद्विचारयोरपीति। तथा च साध-नाद्युपकर खस हिना यथे किपुक्षार्थे (धिक्वतः प्राधान्येन निरूपः वित्मसाभिः प्रारञ्ज इति स्ववाक्यार्थः। विविधमाध्यात्मिकमा-धिभौतिकमाधिदैविकं च दुःखम्। तनात्मानं चसङ्कातमधिकत्य महत्रमित्याध्यात्मिकम्। शारीरं मानसं च। तव शारीरं खाध्या-मान्सं कामाद्युत्यम्। तथा भूतानि प्राणिनेऽधिक्तत्य प्रवृत्तानित्वाधिभातिकम्। व्याघचाराद्युत्वम्। देवानग्निवाय्वा-दौनिधक्तत्व प्रष्टत्तमित्वाधिदैविकम्। दाइग्रीताद्युत्वमिति भावः। यद्यपि सर्वेमेव दुःखं मानसं तथापि मने।मात्रजन्यत्वाजन्यत्वाभ्यां मानसत्वामानसत्वविशेषः। एषां विविधदुःखानां यात्वनानिष्टनिः खुबद्धत्वासाधारप्येन निःश्रेषते निष्टनिः। सेऽत्यनः परमः पुरु षायः पुरुषाणां बुद्देरिष्ट इत्यवान्तरवाक्यार्थः। तत स्यूवं दु:खं वर्तमानावस्थं तस दितीयस्यणादुपरि स्वयमेव नङ्ग्राति। च्रते न तब चानापेचा। च्रतीत तुमागेव नष्टमिति न तब साधनापेचेति परिशेषादनागनावस्त्रस्त्रस्त्रुःखनिष्टनिरेव पुरु-षार्थितया प्रक्तते पर्यवस्थाति । तथा च योगसूत्रम् । देथं दुःख-मनागमिति। निवृत्तिस् न नाशोऽपित्वतीतावस्ता ध्वंसपागः भावयोरतीतानागतावखास्रकपत्वात् सत्कायेवादिभिरभावानः क्षीकारात्। नन् कदाचिद्यवर्तमानमनागतं दुःखमपामाणिकम्। श्रातः खपुष्पनिष्टनिवत् तिम्रष्टनेने पुरुषार्थेतं युक्तमिति। मैवम्। सर्वेत हि खखकार्यजननश्कियावदृत्यस्थायिनीति पातझने विद्वं दाहादिशक्तिशून्यस्याग्यादेः काप्यदर्शनात्। सा च शक्तिर-

नागतावस्थतत्तार्वे इपा। इयमेव चीपादानकारणस्कपयोग्य-तेम्बपि गौयते । त्रतेर यावित्रत्तसत्ता तावदेवानागतदुः खमनानुमी-यते तम्रिष्टि निस्य पुरुषार्थे इति। जीवन्युक्तिदशायां च प्रारुख-कर्म फलातिरिक्तानां दुःखानामनागतावस्यानां बीजाख्यानां दाहे। विदे इसीवस्थे तु चित्तेन सह विनाश इत्यवान्तरविश्वेषः। बी-जदाहस्वाविद्यापहकार्यं सानस्वाविद्यामाने। स्केदकावस्व सोके पिइत्वात्। श्रतं एव चित्तेन सङ्गेद दुःखस्य नाशः। ज्ञानस्य साचाहु:खादिनाशकने प्रमाणाभावादिति। ननु तथापि दु:ख-निष्टनिन पुरुषार्थः समावति दुःखस्य चित्रधमेखेन पुरुषे तकि-हत्त्वसम्बन्तात् । दुःखनिहित्तिश्रव्हस्य दुःखानुत्पादार्धेकत्वेऽपि पुरुषे तस्य निन्धसिङ्गत्यात । यत्तु कएटचामीकरवत् सिङ्गेऽप्य-सिङ्गलभ्नमान् पुरुषार्थेता स्थादिति । तत्त । एवमपि पुनानिर्दुःस इति त्रवणमनने।भरं दु:खद्दानार्थं निद्ध्यायमादी प्रष्टन्यनुप-पत्ते:। बहुायाससाध्ये सुपाबे फलनिस्थयादेव प्रष्टिनिर्भवित प्रक्ष-ते तु त्रवणमननाभ्यां चिडुत्वज्ञानाम्रामाण्यज्ञानानास्कन्दिनः पालस्यासिङ्गत्वनिस्ययोऽस्तीति। किस्च भवतु करासिङ्गमादिना पुरुषेच्छाविषयत्वं दुःखाभावस्य श्रुतिस्तु मेाइनाशिनी कथं सिद्धस्य फलत्वं प्रतिपादयेत्। तरित श्रीकमात्राविद्विद्वान् इर्ष-श्रोको जहानोत्वादिरिति । श्रवीच्यते । न निव्यशुद्भवुद्भनुक्तसभा-वस्य नही।गत्तही।गाद्दन इति देयदेववधारकस्त्रे गैवायं पूर्वपद्धः समाधास्त्रते। तथाहि। प्रतिबिमक्पेण पुरुषेऽपि सुखदुःस्ते स्तः। त्रान्यया तयोभीग्यात्वानुपपत्रः। युखादिग्रहणं हि भागः। ग्रहणं च तहाकारता। सा च कूटखाचिता बुद्देरधाकारकत् परिणामा न सम्भवतीत्यगत्या प्रतिविश्वस्त्यतायामेव पर्धवस्यति। श्रयमेव बुद्धिचिमितिबिने। वृत्तिसाक्ष्यमितर्विति योगस्त्रवेषोज्ञः। सन्ते-

उनुतायमाने तहाकारानुरोधात् पृत्रकोऽयनुतायतः इत हस्यत-इति योगभाखे च तहाकारानुरोधश्रव्देन विशिष्टीव तापाहि-दुःखस्य प्रतिवित्व चक्तः। चत यव च पृत्रवस्य बृद्दिष्टस्युपरागे स्फाटिकं दृष्टानां स्वकारोः वस्यति। कुसुमवद्य मणिरिति। वेदान्तिभिरपि ज्ञेतनेऽध्यस्ततयैव दृश्यभानमुच्यते। स चाध्यासः प्रतिवित्वं विनान घटेत ज्ञानमावस्याध्यासले ज्ञात्मात्रयात्। अध्या साज्ज्ञानं ज्ञानमेव चाध्यास इति। तदेतत् सार्थतेऽपि।

तिसंचिइपेणे स्फारे समस्ता वस्तुइष्टयः। इमास्ताः प्रतिबिन्धन्ति सरसीय तटद्रमाः ॥

# न दृष्टात् तिविद्विनिष्टनेऽप्यन्ष्टिनदर्शनात्॥ १॥

खैं किकादुपायाङ्गनादे रत्यन्तदुः खनिष्ट निरिष्ठ्वे । कृतः । धनादिना दुः के निष्टमे पद्माङ्गनादिच्चये पुनरपि दुः खानुष्ट निर्ये नादित्यथः । तथा च श्रुतिः । श्रस्ततत्वस्य तुनाशास्ति विभेनेत्यादिः ॥ २॥ नन्येवं धनाद्यर्जनस्य कुञ्जरशैष्यवद्यः खानिवर्तनेकाले कथं तत्र प्रष्ट मिस्तत्वादः ।

## प्रात्यिचिकचुत्रातीकारवत् तत्प्रतीकारचेष्टनात् पुरुषार्थत्वम् ॥ ३ ॥

हष्टमाधनजन्यायां दुःखनिष्टमावत्यन्तपुरुषार्थत्वमेव नास्ति। यथाकथित् पुरुषार्थत्वं त्वस्त्येव। कृतः। प्रात्यदिकस्य सुदुःखस्य निराकरणवदेव तेन धनादिना दुःखनिराकरणस्य चेष्टनादम्बेष-णादित्यथैः। त्रतो धनाद्यज्ञैने प्रष्टिमरुपपद्यत इति भावः। कृष्ठ-रश्लीचादिकमप्यापातदुःखनिवर्भकतया मन्दपुरुषार्था भवत्ये-वेति॥ ३॥ स च हष्टसाधनजो मन्दपुरुषार्था विद्वीर्देय द्रत्याह ।

### सर्वासमावात् समावेऽपि सत्त्वासमावाद्वेयः प्रमाणकुश्रुलैः ॥ ४ ॥

स च इष्टमाधननो दुःखपतीकारो दुःखादुःखिविवेकशास्त्राभि-भ्रीहेयो दुःखपचे निचेपणीयः। कृतः। स्वासस्मवात्। स्वेदुःखेषु इष्टमाधनैः प्रतीकारासस्मवात्। यनापि सस्मवस्तनापि प्रतिग्रष्ट-पापाद्युत्यदुःखावश्चकत्वमाष्ट् । सस्मवेऽपीति । सस्मवेऽपि इष्टोपाय-नामारीयकादिदुःखसम्पकावश्चस्मावादित्यर्थः। तथा च योगस्-नम्। परिणामतापसंस्कारदुःखेगुंणवृत्तिविरोधाच स्वेमेव दुःखं र्ववेकिन इति ॥ ॥ नन् इष्ट्रसाधनजन्ये सवैश्वित्तेव दुःसमतो-कारे दुःखसम्मेर्दानयमाऽपयोजकः। तथा च स्वर्यते।

यस हु:खेन सिक्षसं न च ग्रस्तमनमारम्। श्रमिखाषीपनीतं च तत् सुखं सःपदासादम्॥ इति। तत्राहः।

## उलर्वादपि मोचस्य सर्वेत्तर्षमुतेः ॥ ५ ॥

हष्टवाधनावाध्यस्य मोच्चस्य हष्टवाधनवाध्यराज्यादिभ्य उत्क-धात् तेषु दुःखवनावधायैते। श्रापश्चदात् विगुणात्मकत्वादेरिष । मेाच्चस्थात्कर्षे प्रमाणं वर्वे।त्क्षषेत्रुतेरिति। न इ वै वश्चरीरस्य वतः प्रियाप्रिययोरपद्यतिरिक्तः। श्रश्चरीरं वा ववनां प्रियापिये न स्वृश्चत इत्यादिना विदेद्देवैवस्यस्थे।त्क्षषेत्रुतेरित्वर्षः॥ ५॥ ननु मा भवतु इष्टवाधनादत्यन्तदुःखनिष्ट्याः। श्रहष्टवाधनात् तु वैदिक-कर्मणः स्वात्। श्रपामसे।ममस्रता श्रभूमेत्यादिश्रुतेरिति तवाइ।

### अविशेषश्चाभयोः ॥ 🗧 ॥

उभगारेव द्रष्टादृष्ट्योरत्यनादुःखनिष्टन्यमाधकते यथोक्ततङ्के तुत्वे चाविश्रेष एव मन्तय द्रत्यर्थः। एतदेव कारिकायामुक्तम्।

## द्यष्टवदानुत्रविकः स श्वविशुद्धित्रवातिश्रवयुक्तः।

इति। गरोरनुत्रूयत इत्यनुत्रवेर वेदः। तदि हितयागादिरानुत्र-विकः। स दृष्टेरायवदेवाशुद्धा हिंसादिपापेन विनाशिसातिश-यफलकत्वेन च युक्त इत्यर्थः। ननु वेधहिंसायाः पापजनकत्वे बलवदनिष्टाननुबन्धीष्टसाधनत्वरूपस्य विध्यर्थस्यानुपपित्रिरित चेद्र। वेधहिंसाजन्यानिष्टस्येष्टेरियिनान्नरीयकत्वेनेष्टीत्यिना-मरौयंकदुःखाधिकदुःखाजनकत्वरूपस्य बलवदनिष्टाननुबन्धित्वस्य विश्वंशस्त्राचते:। यत् तु वैधि इंसातिरिक्त इंसाया एव पापजन-कत्विति तद्सत् सङ्कोचे प्रमाणाभावात्। युधिष्ठिरादीनां स्वधर्मेऽपि युड्डादे। ज्ञातिवधादिप्रव्यवायपरिहाराव प्रावस्त्रिम-श्रवणाच।

> तसाद्यास्यास्य हं तात हस्त्रेमं हु:खर्सात्रिम्। वयौधमेमधर्मादां किम्पाकषालस्त्रिभन्॥

इति मार्केष्डियवचनाच । श्राह्मिन् सर्वभूतात्यत्यव तीर्थेभ्य इति श्रुतिस्तु वैधातिरिक्तिहिंसानिष्ट्रचेरिष्ट्याधनत्वमेव विक्त न तु वैधिहिंसाया श्रुनिष्ट्याधनत्वाभावमपौत्वादिकं योगवातिके दृष्ट-व्यक्तिति दिक्। न कर्मणा न प्रजया धनेन त्यागेनेकेऽस्वतत्वमान-श्रुरिति तमेव विदित्वातिस्तत्व्युमेति नान्यः पत्था विद्यतेऽयनाये-त्यादिश्रुतिविरोधेन तु से।मपानादिभिरस्वतत्वं गीष्णमेव मन्तव्यम्।

श्राभूतसम्पूर्व स्थानमस्रतत्वं हि भाष्यते।

द्गिति विष्णुपुराणात्॥ ६॥ तदेवं दृष्टादृष्टे।पायये।: साचात्पर-मपुरुषाधीसाधनत्वे साधिते तदुपायाकाङ्गायां विवेकज्ञानमुपाये। वक्तयः। तत्र विवेकज्ञानमविवेकाखादुःखहेतूच्छेदद्वारेव हाना-पाय दृत्वाश्ययेनादाविप विवेकमेवेतरमित्रघेषेन हेयहेतृतया परिशेषयित मघट्टकेन।

### न खभावता बहुत्य मोच्चचाधनापदेश-विधि: ॥ ० ॥

दु:खात्यन्तनिष्टमें में चित्वस्थे। क्षतया बन्धे। इ दु:खये। ग एव। तस्य बन्धस्य पुरुषे न स्वाभाविकत्वं वस्त्यमाण वच्चणमन्ति यते। न स्वभावते। बद्दस्य मे। चाय साधने। पदेशस्य त्रीतस्य विधिरन्ष्ठानं नियोज्यानां घटते। न स्नाग्नेः साभाविकादै। व्ययान्योत्तः समावित। स्वाभाविकस्य यावद्वयभावित्वादित्ययैः। तदुक्तनीत्वरगीतायाम्।

यद्यात्मा मिलने। अक्को विकारी स्थात् सभावतः। न हि तस्य भवेन्युक्तिजैन्यान्तरशतेरपि॥

द्रित। यसिन् वित कारणिवन्यादिनमे यस्योत्यमे न भवति तस्य तत् साभाविकतिति साभाविकत्वन्यणम्। नन् पवदे पर्वन्यापनेदुः स्य साभाविकत्वणक्षेत्र नास्त्रोति चेत्र । विगृणान्याकृतेन वित्तस्य दुः सस्यापनेदुः पत्त्वाधिक्येनाभिभवात् पदा दुः स्यापनेद्वित्वद्वात्रानेद्वित्व त्यापनेद्वित्यस्य वात्। दुः सस्याभाविकत्ववादिभिन्ने द्वित्व स्थावात्राम्यपगमास्य । स्रायेवमात्रानाः स्थादेव मे स्थिदिति चेत्र । स्रायं बद्देश विमृतः स्थामिति वस्य सामानाधिकरस्थेनेव मे स्यास्य पुरुषाधिलादिति ॥ ७॥ भवत्वन्य सामानाधिकरस्थेनेव मे स्थास्य पुरुषाधिलादिति ॥ ७॥ भवत्वन्य सामानाधिकरस्थेनेव स्थास्य पुरुषाधिलादिति ॥ ७॥ भवत्वन्य सामानाधिकरस्थेनेव स्थास्य पुरुषाधिलादिति ॥ ७॥ भवत्वन्य सामानाधिकरस्थेनेव स्थास्य स्

### खभावस्थानपायित्वादननुष्ठानस्याम-प्रामाएयम्॥ ८॥

स्वभावस्य यावड्यभावित्वास्त्रीचायस्त्रवेन तत्वाधने।पदेशश्रुतेः रननुष्ठानजचणमप्रामाण्यं स्वादित्यर्थः॥ ८॥ ननु श्रुतिबजादेवा-नुष्ठानं स्वात् तवाद्य।

# नामकोपदेमविधिरपदिष्टेऽप्यनुपदेमः। ६।

नाश्वाय फलायोपरेशस्यानुष्ठानं सम्मवित । यत उपरिष्टेऽपि विद्यितेऽप्यश्वास्थोपाये स उपरेशो न भवित । किन्तूपरेशाभास एव बाधितमधं वेरोऽपि न बोधयतीति न्यायादित्वर्थः॥ ८॥ स्रव शक्कते।

## ग्क्रपटवद्दोजक्रचेत्॥ ९०॥

नन् स्वाभाविकस्याप्यपाया हम्यते। यथा म्क्रपटस्य स्वाभाविकं मोक्षं रागेणापनीयते। यथा च बीजस्य साभाविक्यपद्भरम्कि-रामनापनीयते। मृतः मुक्कपटवद्दीजवच्च साभाविकस्य बन्धस्याप-पायः पृक्षे सस्भवतीति नद्ददेव नत्याभने।पदेशः स्वादिति चेदि-त्यर्थः॥ ९०॥ समाभने।

# शक्त्युद्भवानुद्भवाभ्यां नाशक्योपदेशः। ९९।

चत्तदृष्टान्तयोरिप नाश्च्याय खाभाविकायापायोपदेशो लेकानां भवित। कृतः। शक्तुङ्गवानुङ्गवाभ्याम्। दृष्टान्तद्दये हि शे क्यादेराविभावितरोभावावेव भवतः। न तृ श्रीक्याङ्करशक्त्रारभावे।
भवित । रजकादियापारेयागिसङ्क्लादिभिन्ध रक्तपटश्च्यवीजयोः पुनः श्रोक्याङ्करशक्त्राविभावादित्ययः। नन्त्रेवं पुक्षेऽपि
दुःखशक्तितिरोभाव एव मेाचोऽिस्त्वित चेन्न हुःखात्यन्तिइन्तरेव लेकि पुक्षार्थत्वानुभवात् श्रुतिसृत्योः पुक्षायंत्वसिङ्गेश्व । न तृ दृष्टान्तयोरिव तिरोभावमानस्येति। किञ्च
दुःखशक्तितिरोभावमानस्य मेाच्यत्वे कराचिद्योगीश्वरसङ्कल्यादिना
शक्तुङ्गवस्य श्रुष्टवीजेष्विव मुक्तेष्वपि सम्बवेनानिर्माचापिति।
शक्षाद्वात्वे मुक्तेष्वपि सम्बवेनानिर्माचापिति।
शक्षे स्वभावते। पुक्षे दुःखस्य नैमिन्तिकत्वेऽपि चानाद्यपाकरोति स्वजातेन। पुक्षे दुःखस्य नैमिन्तिकत्वेऽपि चानाद्यपायोच्चेद्यत्वं न घटेत। श्रनागतावस्थस्त्वादुःखस्य यावद्व्यभावित्वादित्याश्येन नैमिन्तिकत्वं निराक्रियते।

# न काखबेागते। व्यापिना नित्यस्य सर्वसम्ब-भ्वात् ॥ ९२ ॥

नापि काखसन्धनिमिक्तः पुरुषस्य बन्धः। कुतः। यापिने। निन्यस्य काखस्य सर्वावच्छेदेन सर्वदा मुक्तामुक्तासक्त पुरुषसन्धात्। सर्वावच्छेदेन सदा सक्त पुरुषसापा बन्धापने रित्यर्थः। श्रव च प्रकर्णे काखदेशक ने। दीनां निमिक्त त्यामान्यं नाप व्यते श्रुतिस्तृति यक्तिभः सिद्धत्वात्। किन्तु यद्धीमिक्तित्वं पाक जरूपादिविद्यमिक्त जन्मत्वं तदेव बन्धे प्रतिषिध्यते पुरुषे बन्धस्यौपाधिकत्वास्त्रभगन्मात्। ननु काखादिनिमिक्तविद्यपि सहकार्यन्तरस्थवास्थ वाश्वा व्यवस्था स्वादिति चेत्। यवं सति यद्यं योगे सत्यवस्यं बन्धः स्वीव सहकारिणि वाधवाद्यसे। युक्तः पुरुषे बन्धव्यवस्रारस्थीपाः स्वित्रतेनास्त्रपपक्तिरिति क्रातं नैमिक्तित्यमेति॥ १२॥

#### न देशवागते। प्यसात्। ९३।

देश्योगते। प्रवास्याप् न बन्धः। कुतः। श्रक्षात् पूर्वस्वने क्षान् मुक्तान्युक्ताः मुक्तस्येपुरुष्यसन्यात्। मुक्तस्यापि बन्धापने रित्यर्थः॥ १३॥

## नावस्त्राता देइधर्मलात् तस्याः॥ ९४॥

सङ्घानिविशेषरूपनात्था देहरूपा यावस्था न निविन्तनोऽपि पृद्वस्थ बन्धः। कुनः। नस्था श्रवस्थाया देहभनेत्वात्। श्रचेनन-भनेत्वादित्यर्थः। श्रन्थभनेस्य साज्ञादन्यबन्धकत्वेऽनिमसङ्गात्। मृज्ञस्थापि बन्धापनेरित्यर्थः॥ ९४॥ नन् पृद्वस्थाप्यवस्थायां किं वाधकं नवाद।

## क्रमङ्गोत्त्रं पुरुष इति । ९५ ।

इति शब्दे। देलर्थे। पुरुषस्थावष्ट्रास्यस्याया देदमानधमेत्व-मिति पूर्वस्त्रोणान्वयः। पुरुषस्थावस्थाक्पविकारस्थीकारे विकार-देत्रविशाण्डाः सङ्गः प्रवच्छोतेति भावः। श्रवङ्गते च श्रुतिः। स यद्व किञ्चित् प्रश्लस्थनन्वागतस्त्रोन भवति श्रवङ्गेत स्त्रयं पुरुष इति। सङ्गञ्ज वंशेगमार्थं न भवति। श्रावदेश्यवनन्यस्य पूर्वम् स्त्रात्। श्रुतिस्तृतिषु पञ्चपवस्त्रकालेनेत पञ्चपवस्थायञ्चनाद्याः पुरुषावङ्गतायां इष्टान्तताश्रवणाञ्च ॥ १५॥

#### न नर्नवाच्यधर्मलाङ्तिप्रवन्नेस । ९ 🕈 ।

न हि विहित्तनिधिद्वक्रमैणापि पुरुषस्य वन्धः। क्रमैणाननाः त्मधनैतात्। श्रन्थधनैष्य वास्ताद्न्यस्य वन्धे त्र मुक्तस्यापि वन्धाः पत्तेः। नन् सखोपाधिकर्मैणा वन्धाष्ट्रीकारे नायं देख इत्याद्यः येन हेत्वनारमाह । श्रुतिप्रवृक्तेश्चीत्। प्रस्वादावपि दृःखवाग-क्ष्यव्यापत्तेश्चियः। वहकार्यनारविज्ञनते। विज्ञनक्तां त्र मानेव विद्यातां न कास्ययोग इत्यादिस्य इति॥ १६॥ मानेव दुःखवागक्षेप्रदूषि वन्धः क्रमेषामामाधिकरस्यानुरेधित विज्ञत्वी-वास्तु। दुःखस्य विज्ञधनेतायाः विद्वत्वात्। किमधं पृद्वस्थापि कस्यते वन्ध इत्याद्यस्थामाह।

## विविज्ञभागानुपपत्तिरव्यधर्मले । ९७ ।

दुःखये।गरूपक्ष्यस्य चित्रमात्रधर्मेत्वे विचित्रभागानुपपणिः।
पुत्रषम्य चि दुःखवे।गं विनाषि दुःखसाच्चात्काराख्यभागखीकारे
सर्वपुरुषदुःखादीनां सर्वपुरुषभाग्यता स्यानियानकाभावात्।
तत्रव्यायं दुःखभोक्तायं च सुखभोक्तित्यादिक्पभागवेचित्रं नेप-

पश्चेतेव्ययः। श्राते नेगाविश्विष्टापणाये नेगानियानकत्त्वा दृःखाः दिवागक्ते। वन्तः पृष्टे पृष्टे पि कीकार्यः। य भ पृष्टे दृःख्येत्रः मिनिनक्ष एवेति प्रात्तेवाक्षम्। प्रतिविश्वक्ष खोपाधिक्षणे देव भवतीति भ वर्वपृषां वर्वदृःखनाग इति मावः। विश्वक्षिणे पृष्टवस्थानादिः खवानिभावः वन्त्रवे। हेतुरिति येगामाबाद्धं विद्वानः विद्वः। विशे भ पृष्टवस्थ खत्वं समुक्तक्षित्रवाकमावक्षः निति। यत् तु विश्वस्थि वन्धमेशकी भ पृष्टवस्थिति शृतिस्थृतिषु गीवते तद्विस्वरूपदृःखयोगक्षपं पारमार्थिकं वन्धमदास् वेश्वम् ॥ १०॥ याद्यात् पक्षतिनिमित्तकत्वमपि वन्धस्थापाकरोति।

## प्रक्रतिनिबम्बनाचेन्न तस्या अपि पारतक्यम्॥ ९ ८॥

ननु प्रक्रातिनिमित्ताहुने। भवितिति चेत्र । यतस्तस्या चिषि वस्त्रकत्वे संयोगपारतस्त्रानुत्तरम् वस्त्रमाणमस्ति । संयोगिविधेषं विनापि वस्त्रकत्वे प्रचयादाविष दुःखबन्धप्रसङ्गादित्यर्थः । प्रक्रातिन्द्रस्ता चेदिति पाठे तु प्रक्रातिन्द्रस्त्रना चेद्वस्तेत्वर्थः ॥ ९ ० ॥ स्रोते यत्परतद्वा प्रक्रातिवस्त्रकारणं सन्धवेत् तस्त्रादेव संयोगिविधेषादीपाधिकौ कस्त्रीऽग्रिसंयोगास्त्रवीष्ण्यवदिति स्विषद्वान्तन्त्रम्

### न नित्यमुद्दनुद्दमुक्ताखभावस्य तकोगस्रकेता-इते॥ ५६॥

तसात् नद्योगाहते प्रक्ततिसंवोगं विना न पुरुषस्य नद्योशो वन्यसम्पर्केश्चित् । प्रापि तु स सव बन्धः । वन्यस्थीगाधिकास्यकानस्य नज्दसेन बन्नोज्ञाः । सदि हि बन्धः प्रक्ततिसंवोगजन्यः स्थान् पाकेनक्पवत् तदा तद्देव तद्वियोगेऽप्यनुवर्तेत । न च दितीय-प्रणादेदुः सनाशकतं कर्त्यं कारणनाशस्य कार्यनाशकतायाः कृत्रत्वेन तेनेवापपत्तावसाभित्तद्वरूपनात्। वृत्तिष्ठं दुःसादेव-पादानम्।श्रते दौपश्चियावत् चणभत्तुराया वृत्तेराशुविनाशित्वे-नैव तद्वर्माणां दुःखेच्छादीनां विनाशः सस्मवतीति । श्रतः प्रज्ञ-तिवियोगे बन्धाभावादीपाधिक एव बन्धा न तु साभाविका नैनि-निका वेति । तथा संयोगनिवृत्तिरेव साचाद्वानापाय द्रत्यपि वक्रोक्तिफलम्। तथा च स्तृतिः ।

> यथा ज्वनहृषाश्विष्टगृषं विक्तिय रद्धते। तथा वदेशवमक्ततिविक्तिकोऽयं न शोचित ॥

इति। वैशेषिकाणानिव पारमार्थिको दुःखवीग इति भने। मा भूदित्वेतद्यं नित्वेत्वादि । यथा सभावशृहस्य स्फरिकस्य रागवेती न जपावेतां विना चटते तथैव नित्वशृहादिसभावस्य पुरुषस्थीपाधिसंवीगं विना दुःखसंवीती न घटते स्रते। दुःखाद्य-सम्बद्यादित्वर्थः। तदुक्तं सेरि।

> वया हि केवले। रक्तः स्फाटिके। लच्छाते जनैः। रञ्जकाद्युपभानेन तद्गत् परमपृक्षः॥

इति । नित्यतं कालानविक्त्यत्वम् । युद्वादिश्वभावतं च नित्य-युद्वत्वादिकम् । तव नित्ययुद्धतं चदा पापपुण्ययुत्यत्वम् । नित्य-वृद्धत्वमलुप्तचिद्दूपत्वम् । नित्यमुक्ततं चदा पारमार्थिकदुःखावुक्त-त्वम् । प्रतिविन्यरूपदुःखयोगक्त्वपारमार्थिको वन्ध इति भावः । यास्मने । नित्ययुद्धत्वादी च त्रुतिः । ययमास्मा चन्यावे । नित्यः युद्धा बृद्धः चत्यो मुक्तो निरस्नने विभुरित्यादिः । नन्यस्य मनन-यास्त्रत्वादवार्थे युक्तिरपि वक्तयेति चेन् सत्यम् । न तद्यासस्त्वीता- हत रखनेन नित्ययुद्धलादे। युक्तिरपुक्तेन। नयाहि श्रासानि नित्य-लिक्षित्वादिकं तावन्यायादिद्येनेष्ट्रेन विव वाधितम्। तन नित्यस्य विभारायाने। यद्योगं विना दुःखाद्यस्थिविवकार्रेवंगो। न भवति तस्यवानःकरणस्य वर्वसम्यत्कारणस्य तदुपादानकारणत्वनेन युक्तं लाघवात्। वर्वविकारेषुन्नःकरणस्यैवान्वययितरेकाभ्यां च। न पुनरन्नविकारेषु ननसे। निमित्तत्वमायानस्योपादानत्वं युक्तं कार-णद्यकस्यने गीरवात्। नन्तवं सुखी दुःखी करोगीत्याद्यनुभवा-दासाने। विकारोपादानत्विविद्विति चेत्र। श्रदं गीर इत्यादि-भ्रमस्तानःपातित्वेनामामाध्यस्यास्वित्तत्वोक्तमस्यस्याणानुक्त-तक्षानुगृहीतानुमानापेस्वया दुवेनत्वात्। श्रासानस्यस्यापानुक्त-गर्वानुगृहीतानुमानापेस्वया दुवेनत्वात्। श्रासानस्यस्यापानुकः। युक्तिरस्य वस्थत इति दिक्। श्रस्य स्वस्थैवार्थः कारिकवाषुकः।

> तसात् तसंवीगादचेतनं चेतनावदिव लिक्नम्। गुणकटेत्वे च तथा कर्तेव भवत्युदासीनः॥

्रति । क्टलानानं दुःखिलादिनकत्विकारोपन्याणम्। तथा वेशास्त्रेऽप्यस्य स्त्रस्त्रेवार्थे उत्तः। द्रष्टुद्रस्त्रवेशः नंवेशेशः देवदेतु-दिति । गीतायां च ।

पुरुषः मक्तित्थो चि भुङ्को मक्तिजान् गुणान्। इति। मक्तित्थाः मक्ति। संयुक्तः। तथा च त्रुतावि। श्राकोन्द्रियमनायुक्तं भाक्तोत्याज्ञमैनीविणः।

द्ति। न च काखादिवदेव प्रक्तिनिसंयोगोऽपि मुक्तामुक्तपुरुष-साधारणातवा कथं बन्धहेतुरिति वाच्यम्। जन्मापरनान्नः स्वर-बुद्धिभावापस्रमक्तिनंथेगाविशेषस्वैवाव संयोगश्रव्हार्थेत्वात्। बो-गभायो व्यावैक्तया व्याख्यातत्वात्। बुद्धिक्तव्युपाधिनैव पुरुषे दुःस- वोगाच। वैशेषिकादिवदेव भागजनकतावच्छेदकानेनानाःकरच-वंबे को वैज्ञान्यं चाखाभिरपीष्टम् । श्रते। न युवुश्यादी बन्धवयक्तः । बचभुक्तहत्त्रिवायनावद्यत्तिच्चित्रुत्तिनवंद्वारमवादे।ऽपनादिरतः बबानिभावव्यविक्षितिः। किच्नित् प्रक्षतिपुरुषयोः संवेशगाष्ट्री-कारे पुरुषस्य परिणानसङ्गी प्रसञ्चेयाताम्। श्रतोऽनाविवेक एव ब्रागश्रव्हार्थी न तु संवेष इति। तद्य। तद्योगोऽपविषेकादिति द्भवेणाविवेकद्य यागहेतुताया एव द्भवकारेण वद्यमाणलात्। बबानिशक्षीः बरूपोपविधिदेनुः संयोगसम् देनुरविदेनि द्धवाभ्यां पातञ्जलेऽपि संवेगगहेतुत्वस्थैवाविद्यादा चक्रत्वास । किस् विवेकाभावकपद्याविवेकस्य संयोगाले मखयादायपि मक्तानिपुद्य-वंशागमत्त्रेन भागाद्यापत्तिः। निष्याचानरूपस्याविवेदस्य प स्वा-गले त्रात्मात्रयः पुस्प्रक्ततिवंयेशाखात्रानादिहेतुत्वादिति। तस्राद-विवेकातिरिक्ती यागी वक्तव्यः। स च संयाग एवान्यस्यामानाणिक-त्वात्। संवेशमञ्चन परिणामः सामान्यगुणातिरिक्तधर्मात्मचीव परिणानित्वयवदारात्। श्रन्यया कृटसास्य वर्षेक्षतस्रक्षित्रभवा-नुषपत्ते:। नारि संवाननात्रं सङ्गः परिणामदेतुसंवानस्त्रेव सङ्ग्रन च्यंद्रार्थं ताया वक्तवात्वादिति । ननु तथापि कर्षं नित्ववीः ब्रह्मान-पुरुषयोर्भं इदादिहेतुरनिष्यः संयोगी घटत द्रति चेद्र। प्रक्रतेः परिच्छिन्नापरिच्छिन्नविधगुणसमुदायरूपतया परिच्छिन्नगुणा-वच्छेदेन पुरुषस्य गित्यक्तः सम्बदात् । श्रुतिस्मृतिसङ्खात् प्रक्वतिसंये। महोत्रसंयारिति । एतस वामवानिके प्रपिश्चतम-खाभिः। अपरस्तु भाग्यभाकृयाग्यतेवानयेः संवास द्रवासः। तद्पि न । ये। म्यताया निकाले ज्ञाननिक्कानुपपत्तेः। चनिकाले विमपराद्वं संवेश्मेन परिचामित्वापत्तेः समानताम्। भ्रेतन्यभेषाः वंदेशमञ्चलक स्वादिष्यमुम्बेनामामाधिकारा-

चिति। तसात् रंथागिषये एवाच वन्यास्त्रदेवहेतृतया स्व-काराभिमेत इति स्वयं वन्यहेतुरवधारितः ॥ ९८ ॥ इहानीं वास्त्रिकाभिमेता प्रिप वन्यहेतये। निराकतैयाः। तव।

#### चडभिन्ने। दश्रवले। द्वयवादी विनायकः।

द्रव्यनुशासनाहिसिद्धाः स्विधिकविद्यानामानाहिने वेद्विप्रभेदा स्वमाद्धः। नान्ति प्रक्रव्यादि बाद्धां वस्त्वन्यत् । वेन तद्धंयोगाः-देश्याधिकसान्तिको वा बन्धः स्थात्। किन्तु स्विधिकविद्यान-बन्तानमानमदितीनं तत् त्वनन्यत् सर्वे सोहन्तिकं संहन्तिसाविद्धाः निम्याद्यानान्ताः तत् यव मन्ध द्रति। तथा स्तिक्तम्।

> श्रभिन्नोऽपि हि बुद्धात्मा विपर्यावनिद्धेनैः। प्राच्ययाह्यसंविश्तिदेवानिव बद्धते॥

# इति। तन्मनमादी निराक्रियते।

# नाविद्याते। प्यवसुना बम्बायोगात्। १०।

श्रीपश्रन्दः पूर्वे तत्तका वाद्यपेश्या । श्रीवद्याने । श्रीतवादिनां नेषामिवद्याया श्राप्यवस्तुत्वेन तथा वन्धानी-विवात् । न हि बाप्तरञ्जा वन्धनं दृष्टि तिष्यश्चः । वन्धे । प्यवास्तव इति चित्र । स्वयं स्वकारेण निराकिरिष्यमाणस्वात् । विश्वाना-दैतत्रवणेश्चरं वन्धिनद्वन्तये ये। गाभ्यासाभ्यपगमिवरोधाः । वन्ध-निष्यात्वत्रवणेन वन्धिनद्वन्यास्त्रास्वस्त्रविवत्तानस्यात् तद्यं वहा-याससाध्यये। गाङ्गान्षानासस्यवादिति ॥ २०॥

## वबुले सिदानादानिः । २९ ।

वहि चाविद्याया बच्चान्यं बीक्रियते तदा खान्युपवतस्वाविद्या-

#### विजातोबद्देतापित्तस् ॥ ११ ॥

किञ्चाविद्याया वस्तुत्वे चणिकविञ्चानसमानाद्विजातीयं देतं प्रसच्चेत । तच भवतामनिष्टमित्वर्थः । सम्नानामःपातिव्यक्षीनान्मानम्यात् सजातीयदेतिमित्यत्र एवेत्वाच्येन विजातीयति विशेषणम् । नम्बविद्याया प्राप चानविश्वेषत्वाद्विद्ययापि कथं विजातीयदेतिमिति चेत्र । ज्ञानकपाविद्याया बन्धेक्तरकाजीन-तया वासनाकपाविद्याया एव तैर्वन्थदेतुत्वाभ्यपगमात् । वासनात् तु चानाद्विजातीयवेति । एभिष्य खन्नेत्रज्ञानीमांसाविङ्गाने । विजातीयवेति । एभिष्य खन्नेत्रज्ञानीमांसाविङ्गाने । विजातीयवेति । एभिष्य खन्नेत्रज्ञानीमांसाविङ्गाने । विजात्वाद्यादिक्षाने चाविद्यामानतो वन्धस्थानुक्तत्वात् । प्रविभागो वचनादित्यादिस्वन्ते विद्यानित्यादि प्राप्ति । यत् तु वेदान्तित्रवाणामाध्रनिकस्य मावावादस्याव विद्यां द्वस्ते तत् तेषामपि विज्ञानवाद्येकदेचितया वक्कोव।

मायावादमसक्कास्तं प्रक्तं वैद्विमेव प। मयैव कथितं देवि कसी ब्राह्मणक्षिणा॥

द्रत्वादिपञ्चपुराणस्वशिववाक्यपरम्यराभ्यः। न तु तद्देदाना-नतम्।

#### वेटार्ववनादाशास्त्रं मायावादमवैदिकम्।

इति तद्वाकाशेषाहिति। नायावादिने। व न वाद्यात् प्रति-वादित्वं विजातीथेति विशेषणवैयर्थात्। नायावादे वजातीयदै-तस्याप्यनभ्युपगनादिति। तस्यादन प्रकरणे विज्ञानवादिनां वन्य-हेतुव्यवस्थैव वाद्यान्निराक्रियते। श्रनयैव च रौत्या नवीनानामपि मच्च्यवीद्वानां नावावादिनानविद्यानावस्य तुक्स्य वस्यहेतृत्वं निराक्ततं वेदितस्यम्। श्रस्यान्यते त्वविद्यायाः कूटस्यनित्यतारूप-पारमार्थिकत्वाभावेऽपि घटादिवद्वास्त्ववत्वेन वस्त्यमाणपंथागद्वारा वन्धहेतृत्वे यथोक्तवाधानवकायः। एवं योगमते ब्रह्मनीमांवामते-ऽपीति॥ २२॥ श्रङ्कते।

### विवद्रोभयक्षपा चेत्। २३।

नन् विद्धं यहुभयं सदस्य सदसदिख्यां वा तद्रूपैवाविद्या वक्तवाता न तया पारमाथिकादैतभङ्ग इति चेदित्वर्थः। स्रवं त् सदस्यं प्रपञ्चस्य वद्वत्यति तन सम्वासम्बे वक्ताव्यक्तत्वरूप-त्वादिदद्वे एव न भवत इति स्वचितं विद्युपदे।पादानम्॥ २३॥ परिदर्ति।

## न ताहक्पदार्थाप्रतीतेः । २४।

स्गमम्। श्रिम चाबिद्यायाः साधादेव दुःखबीगाखाबत्यहेतुत्वे द्वामेनाविद्याध्ययानन्तरं मारअभागानुपपितः । बन्धपयाबस्य दुःखभागस्य कारचानाधादिति । श्रुखदादिमते तु नावं देशवः स्थागदादिवाविद्याकर्मादीनां बन्धदेतुत्वात् । अन्याख्यश्च संवामः मारअसमात्रं विना न नक्षतीति ॥ २४ ॥ पुनः शक्कते ।

### न वयं घट्पदार्थवादिने। वैशेषिकादिवत् ॥ २५ ॥

ननु वैश्वेषिकाद्यास्तिकवन्न वयं षट्षो उशाहिनियतपदार्थेवा-दिनः। श्रोतोऽप्रतीतोऽपि सदसदात्मकः सदसिव स्राप्ते वा पदा-र्थाऽविद्येत्यभ्युपेयमिति भावः॥ २५॥ परिषदित।

### म्मनियतत्वेऽपि नायात्तिकस्य सङ्गुहोऽन्यया बाला-मनादिसमत्वम् ॥ २ ई ॥

पदार्थनियमे। मास्तु तथापि भावाभावविरोधेन युक्तिविबद्धस्य सदसदास्मकपदार्थस्य सङ्गुहा भवद्वचनमात्राच्छित्याणां न सस्भवित । श्रन्थया बालकाद्युक्तस्याप्ययाक्तिकस्य सङ्गुहः स्यादित्यर्थः । श्रुत्यादिकं चास्मिन्नर्थे स्मुटं नास्ति युक्तिविरोधेन च सन्दिग्धश्रुते-र्थान्तर्रिष्टिरिति भावः ।

नासद्र्पा न सद्र्पा माया नैवाभयात्मिका। सद्सद्भ्यार्मानवाच्या मिथ्याभूता सनातनी॥

द्रव्यादिसे।रादिवाक्यानां त्वयमर्थः।

विकारजननी मायामष्टरूपामजां भुवाम्॥

द्राह्मादिश्रुतिषिद्वा मायाख्या प्रक्तिः परमार्थेमती न भवति पूर्वपूर्वेविकाररूपेः प्रतिच्रणमपायात् । नापि परमार्थामती भवत्यर्थेक्रियाकारित्वेन श्रश्रश्रुष्ट्रविकच्रणत्वात्। नापि तदुभयातिका विरोधाच । श्रतः सदसद्भ्यामनिवाच्या सत्येवेत्यसत्येवेति च निर्धार्येपदेष्टुमश्रक्या । किन्तु मिष्याभूता ख्याख्यव्यावहारिकासच्वती परिणामिनित्यतारूपत्यावहारिकसच्वती चेति ।
एतचार्ये पपञ्चित्याम इति दिक्। एतत्यकरणोपत्यस्तानि च सवैष्येव द्रषणान्याधुनिकेऽपि मायावादे ये।जनीयानि ॥ २६॥
स्वपरे नास्तिका श्राद्धः चणिका बाद्यविषयाः सन्ति तेषां वासनया जीवस्य बन्ध इति तद्पि द्रष्ट्रथित ।

नानादिविषयोपरागनिमित्तकोऽप्यस्य ॥ २०॥ त्रस्यात्मनः प्रवाहरूपेषानादिया विषयवासना तन्निमित्तकोः ऽपि बन्धे न सम्भवतीत्वर्थः। निमित्ततोऽप्यस्थेति पाउस्तु समी-चीनः॥२७॥ प्रत्र हेतुमारः।

## न बाह्याभ्यन्तरयोद्धपर्ष्म्योपर्ष्मकभावेऽपि देश-व्यवधानात् सुन्नस्थपाटिनपुनस्थयोरिव॥ १८॥

तनाते परिच्छिते देशमास्य प्वाता तस्याभ्यमारस्य न बाद्य-विषयेण सहै।परञ्चीपरस्नकभावे।ऽपि सम्मवित । कृतः । सुपृष्य-पाटिन पुत्रस्ययोरित देश्यायभाना दित्यर्थः । संयोगे सम्येव हि वासनाच्य उपरागे। हृष्टः । यथा मिस्तिष्ठावस्त्रयोः यथा वा पृष्य-स्फिटिकयोरिति । श्रिपश्रन्देन समतेऽपि संयोगाभावादिः समुषी-यते । सुपृपाटिन पुत्रे। विष्ठ हो। देशविश्वे। ॥ २०॥ ननु भवता-मिन्द्रियाणामिवासाक्षमात्मने। विषयदेशे गमना दिषयसंयोगिन विषयोपरागे। वक्तयस्त्रवाह ।

#### द्वयोरेकदेशलञ्जीपरागाम् व्यवस्था ॥ १८ ॥

द्योबिद्वमुक्तात्मनेरिकिसान् विषयदेशे अध्वविषयोपरागान्न बन्धनीच्चयवस्था स्थात्। मुक्तस्थापि बन्धापनेरित्यर्थः॥ २८॥ स्त्रव शक्कते।

#### बहरवयाचेत्। ३०॥

नन्वेकदेशसम्बने विषयसंयोगसाम्येऽपद्दष्टवशादेवापराग-नाम इति चेदिवार्थः॥ ६०॥ परिहरति।

न इयोरेककालायागादुपकार्यापकारकभावः॥३९॥

चणिकवाम्युपगमाहुयोः कर्टभाक्रीरिककानासचन नेएकार्था-

पकारकभावः । न कर्छनिष्ठाइष्टेन भेक्तिनिष्ठी विषयोपरागः सन्भवतीत्यर्थः ॥ ६९॥ शक्ति ।

### पुत्रकर्मवहिति चेत्। १२।

नन् यथा पिष्टनिष्ठेन पुनकर्मणा पुनस्रोपकारे। भवति तद्द-द्याधिकरणेनेवाष्ट्रष्टेन विषयोपरागः स्यादिस्पर्थः॥ ५२॥ दृष्टा-नाविद्या परिदर्शत ।

# नाचि दि तन खिर एकासा यो गर्भाधानाहिना संस्क्रियते। ३३॥

पुनेष्टापि तन्त्रते पुनस्योपकारे। न घटते हि यसात् तन तन्त्रते गर्भाधानमारभ्य जन्त्रपर्यन्तं स्थायी एक श्रात्मा नास्त्रि यो जन्त्रोनरकालीनकमाधिकाराधं पुनेष्ट्या वंस्क्रियतेति दृष्टान्तस्याध्यविद्विरित्यकः। श्रस्तन्तिते तु स्थैयंभ्यपममात् तनाष्टदृष्टमामानाधिकरप्यमेवास्ति पुनेष्ट्या जनितेन पुने।पाधिनिष्ठादृष्टेनेव पुने।पाधिद्वारा पुनस्योपकारादित्यसान्त्रतेषि न दृष्टान्ताविद्विरिति
भावः॥ ३६॥ ननु बन्धस्यापि श्राणकत्वादिनयतकारणकोऽभावकारणको वा बन्धोऽस्तित्याश्ययेनापरे। नास्तिकः प्रत्यवतिष्ठते।

### खिरकार्याचिद्धेः चिषकत्वम्॥ ३४॥

बन्धस्थेति श्रेषः। भावस्तुक्त एव। श्रेषायं प्रयोगः विवादास्यदं बन्धादि स्विष्णकं सम्बाद्दीपश्रिखादिर्वादिति। न च घटादे। व्यक्षि-सारस्तस्थापि पश्चसमस्वात्। एनदेवेत्रतं स्थिरकार्थासिद्वेदिति १ ३ ॥ समाधने।

#### न प्रत्यभिद्वावाधात्॥३५॥

न कस्यापि चणिकत्विमिति शेषः। यदेवाहमद्राचं तदेवाहं स्वृशामीत्वादिमत्विभिद्यया स्वैथैविद्येः चणिकत्वस्य वाधात्। मित-पचानमानेनेत्वर्थः। तद्यया बन्धादि स्थिरं वन्ताद्भटादिवदिति। स्रसान्तात पवानुकूलतकेवन्तेन चणिकत्वस्त्रम एव परेवामिति॥ १५॥

## श्रुतिन्यायविरोधाच ॥ ३ ई ॥

सदेव सैन्धेदमग्र श्रासीत् तम एवेदमग्र श्रासीदित्यादिश्रुतिशिः कथनसतः सञ्जायेतेत्वादिश्रीतादिश्रीक्तशिश्व कार्येकारणास्मका-स्वित्रपञ्चे चाणकत्वानुमामस्य विरोधात चणिकत्वं कस्यापी-त्वर्थः॥ १६॥

#### द्रष्टानासिद्वेश । ३०।

मदीपशिखादिष्ट ष्टानी चिषिकत्वासिङ्गे न चिषिकत्वानुमान-मित्वर्थः ॥ ६७॥ किञ्च चिषकतावादिनां स्टङ्कटादिखानेऽपि कार्ये कारणभावः मष्टनिनिष्टन्त्वत्यथानुपपत्तिसिङ्गेः नेरपपद्येतेत्वाह ।

## युगपष्जायमानयानं कार्यकारणभावः। ३८।

किं युगपच्चायमानयोः कार्यकारणभावः किं वा क्रामिकयोः। तव नाद्यो विनिगमकाभावादिभ्य इति भावः॥ २०॥ नाक्य द्रावादः।

## पूर्वापाये उत्तरायागात्। ३८।

पूर्वस्य कारणस्यापायकाल उत्तरस्य कार्यस्थात्मस्यने चित्राः दिए म चित्रकारे सस्यवित कार्यकारणभावः। उपादानकारणाः

नुगततयेव कार्यानुभवादित्यर्थः ॥ ३८ ॥ उपादानकारणमधि-क्वाचीव दूषणान्तरमाइ।

#### तद्वावे तद्योगाद्भयव्यभिचारादपि न । ४०।

यतः पूर्वस्य भावका उत्तरस्यासम्बन्धाऽत उभययभिचाराद्व-म्वययितरेकयिभचारादिप न कार्यकारणभाव द्रव्यथः। तथा-द्वि यद्गेपादेयोत्पत्तिस्तदे।पादानं यदा चेपपादानाभावस्तदे।पादे-योत्पत्त्यभाव द्रव्यम्बययितरेकेणैवे।पादाने।पादेययोः कार्यकारण-भावग्रदे। भवति। तत्र चणिकत्वेन क्रिमकयोस्त्रयोवि सङ्घकाल-तयाम्बययितरेकयभिचाराभ्यां न कार्यकारणभावसिद्धिति ॥ ४०॥ ननु निमित्तकारणस्येवे।पादानकारणस्यापि पूर्वभाव-मात्रेणैव कारणतास्तु तत्रादः।

## पूर्वभावमात्रे न नियमः ॥ ४९ ॥

पूर्वभावमावान्युपगमे चेदमेवापादानमिति नियमा न खाति-निमकारणानामिप पूर्वभावाविशेषात्। उपादाननिमिन्नयोवि-भागः वर्वेवाकविद्व द्रव्यथः॥ ४९॥ अपरेतु नान्तिका खाडः। विद्यानातिरिक्तवस्त्वभावेन बन्धोऽपि विज्ञानमावं खप्रपदार्थवत्। खतोऽत्यन्तिमध्यात्वेन न तव कारणमन्तीति। तन्मतमपा-करोति।

#### न विज्ञानमार्वं बाह्यप्रतीतेः ॥ ४२॥

न विज्ञानमार्व तत्त्वं बाद्यार्थानामपि विज्ञानवत् प्रतीतिसिङ्ग-त्वादित्वर्थः ॥ ४२ ॥ ननु खाघवतर्केण खप्रादिदृष्टानीद्वेश्यत्व-हेतुकमिच्यात्वानुमानेन बाद्यवस्त्वनुभवे। बाधनीयोऽव भवतां ॥ मथमाऽध्यायः ४३ स्वन्॥

श्रुतिसृती श्रपि स्विश्वद्वीदं सर्वं तसादिज्ञानमेवास्ति न प्रपञ्ची न संस्तिरित्यादी दत्यतो दूषणान्तरमारः।

# तदभावे तदभावाच्छूम्यं तर्षि। ४३।

नर्हि बाद्याभावे शून्यमेव प्रसञ्चेन न तु विज्ञानमि। कुतः । तद्भावे तद्भावाद्वाद्याभावे विज्ञानस्याप्यभावप्रवृत्ता-द्विज्ञानमतीतेरपि बाद्यमतीतिवदवस्तुविषयत्वानुमानसम्भवात्। विज्ञानपामाण्यस्य काप्यसिद्धत्वाच । नथा विज्ञाने प्रमाणानामपि बाद्यातयापचापाचेत्यर्थः । नन्दनुभवे कस्यापि विवादाभावेन नार्क्ति तत प्रमाणापेचिति चेन्न शून्यवादिनामेव तत्र विवा-श्रथासतापि प्रमाणेन वस्तु सिद्धाति विषयाबाधसीव मामाण्यप्रयोजकत्वाच तु प्रमाणपारमाधिकत्वस्येति चेन्न। एवं मत्यसत्प्रमाणस्य सर्वेव मुखभत्वेन क्वाप्यर्थे प्रमाणान्वेषणस्या-ये। गात्। श्रथातन्त्राध्येऽपि व्यावहारिकमत्त्रक्षे विशेषः प्रमाणा-दिघेष्ट्य इति चेत्। श्रायातं मार्गेण। किं पुनरिदं व्यावदारिः कत्वम्। यदि परिणामित्वं तदासाभिरपौदृशमेव सर्वं ग्राच्य-ग्राइकप्रमाणानामिष्टं गुक्तिरजतादिनुच्यत्वस्वैव प्रपञ्चे आक्षीतः मितिषेधात्। यदि पुनः मतीयमानतामात्रं तदापि ताद्वशैरेव प्रमाणविशस्यायस्यापि सिद्धिपसङ्गान्। नाघवनकानुगृहीतेन यथा-कथि चित्रनुमानेनैव बाधस्तुविज्ञानेऽपि समान इति । एतेनाः भुनिकानां वेदान्ति बुवाणामपि मतं विज्ञानवाद तुख्ययागच्चेमतया निरक्तम्। विज्ञानमात्रसत्यताप्रतिपादकश्रुतिस्मृतयस्तु कूटस्थल-रूपां पारमार्थिकसत्तामेव बाद्यानां प्रतिषेधन्ति। न तुपरिषा-मिलक्पां व्यावदारिक्सनामपि।

यत् तु कालान्तरेणापि नान्यसञ्ज्ञामुपैति वै। परिणामादिसस्भूतां तद्वस्तु छप तच किन्। बस्तु राजेति यस्त्रोके यत् तु राजभटादिकम्। तथान्यच छपेन्थं तु न सत् सङ्गल्यनामयम्॥

द्रित विष्णुपुराणादिभ्यः परिणामित्वस्थैवासनात्वावगमादिति । सङ्गल्यनामयमौन्यरादिसङ्गल्यरिचतम्। एतेन ।

विज्ञानमयमेवैतद्शेषमवगच्छत।

द्रत्यादिना विष्णुपुराणे मायामे। इक्षिणा विष्णुनासुरे स्थोऽपि तम्बमेवे। पदिष्टम्। ते त्वनिधकारादिदे। षेविपरी नार्थय इणेन वि-चानवादिने। नास्तिका बभूष रिव्यवमन्त्रयम्। तदेतत् सर्वं ब्रह्ममी-मासाभाष्ये मायाबादिन रसनप्रसङ्घते। विस्तारितमस्याभिः ॥ ४३॥ नन्वेवं भवतु श्रूत्यमेव तन्त्रं तदा सुतरामेव बन्धकारणान्वेषणं न युक्तं तुस्क्तादिति नास्तिकश्चिरोमणिः प्रत्यवितष्ठते।

### गून्यं तत्त्वं भावो विनम्यति वसुधर्मतादिना-गस्य ॥ ४४ ॥

शून्यमेव तक्षं यतः सर्वे। प्रावे। विनश्चित यस विनाशी स मिथ्या समन्। श्रतः सर्वेवस्तूनामाद्यन्तये। समावतान्त्रध्ये स्विषक्षकः संष्ट्रिकः न पारमार्थिकः बन्धादि। ततः किं केन बध्येतेत्याश्यः। भावानां विनाशित्वे हेतुवस्तुधमित्वादिनाश्य-स्थेति। विनाशस्य वस्तुसभावत्वात्। सभावं तु विहाय न पट्शि-स्ति। त्रिनाशस्य वस्तुसभावत्वात्।

### अपवादमात्रमबुद्धानाम्॥ ४५ ॥

भावत्वाद्विनाशित्विमिति मूढानामपवादमात्रं निष्यावाद एव।

भाशकारणाभावेन निरवयवद्रव्याणां नाशासस्थावात् । कार्या-णामिप विनाशासिङ्गेष । घटा जीर्ण इति प्रव्यवदेव घटाउतीत इत्यादिप्रतीत्या घटादेरतीताच्याया श्रवद्याया एव सिङ्गेः । श्रव्यक्ततायाच्य कार्यातीतताभ्युपगमेऽस्वत्रातप्रवेश एवं । किञ्च विनाशस्य पपञ्चतत्त्वताभ्युपगमेऽपि विनाश एव वन्यस्य पुरुषार्थः सस्थवत्ववेति । कच्चित् तृ व्याच्छे । श्रूर्य तत्त्वनिव्यञ्चानां कुन्धि-तवादमावं न पुनरन युक्तिरिद्धा । स्वाणस्त्वासच्चविकत्यासङ्-त्वात् । श्रूर्ये प्रमाणाष्ट्रीकारे तेनेव श्रूर्यताच्यतिः। श्रम्भीकारे प्रमाणाभावात्र श्रूर्यविद्धः । स्वतः सिङ्गा च चिद्रपताद्यापितिर-व्यथं इति । न च ।

> न निरोधो न चात्पिनिन बद्दो न च साधकः। न मृनुद्धनं वे मृक्त इत्येवा परमार्थना ॥ सर्वेश्रून्यं निरासनं खरूपं यन चिन्धाते। स्रभावयोगः स शोक्तो येनाकानं मपश्चाति॥

इति श्रुतिस्नृतिभ्यामि श्र्यं तस्त्रतया मितपाद्यत इति वाच्यम्। पुरुषाणां निरोधाद्यभावस्त्रीय ताद्यशोषु श्रुतिषु तस्त्रत-योक्तत्वात्। पूर्वात्तरवाक्याभ्यां पुरुषस्त्रीय मकरणात्। विस्तिन-विश्वचिद्राकाशस्त्रीवैतादशस्त्रातिषु तस्त्रतया मितपादनास्।

> ने लेखा गगनाकारं नभस्तुन्यं वपुः खकम्। वियङ्गामि मना ध्यायन् योगी बद्धीव गौयते॥

इत्यादिवाक्यान्तरैरेकवाक्यत्वात्। श्राकाश्रश्ययोः पर्याय-त्वादिति । मने।महत्तक्षाद्यक्षित्वान्तःकरणं वियङ्गामि चिदा-काश्रे जीनम्॥ ४५॥ दूषणान्तरमारः।

#### उभयपच्चमानचेमलाद्यमपि॥ ४ ६॥

चिषिकवाद्यविद्याने।भयपच्येः समानच्चेमत्वात् तुच्यनिरसन-हेतुकत्वादयमि पच्चे विनम्भतीत्वनुषद्धः। चाणिकपच्चनिरास-हेतु हि प्रत्यभिद्यानुपपन्थादिः भून्यवादेऽपि समानः। तथा विद्या-नपच्चानरासहेतुवे। द्यापतीत्वादिरप्यत्र समान द्रत्यथेः ॥ ४६ ॥ यद्पि दुःखनिष्टिनिक्षपत्या तत्वाधनत्या वा भून्यतैवास्तु पुक-षार्थं द्रात तैमैन्यते तदिष दुर्घटिनिव्यादः।

## अपुरवार्यत्वमुभयया ॥ ४०॥

चभयथा खतः परतस्य भूत्यतायाः पुरुषार्थत्वं न सस्भवति । खनिष्ठत्वेनेष सुखादीनां पुरुषार्थत्वात् । खिरस्य च प्रुषस्थान-भ्युपगमादित्वर्थः॥ ४७॥ तदेवं बन्धकारणविषये नास्तिकमतानि दूषितानि । इदानीं पूर्वनिरस्तावभिष्ठान्यास्तिकसस्भाव्यान्यप्य-न्यानि बन्धकारणानि निरस्थानो ।

### न गतिविशेषात् ॥ ४८॥

प्रकरणाद्वन्थेः चभ्यते । न गतिविशेषात् श्ररीरमवेशादि-रूपादिप पुरुषस्य बन्ध रत्यर्थः ॥ ४८ ॥ श्रव हेतुमारः ।

### निष्क्रियस्य तदसम्बवात्॥ ४८॥

निष्क्रियस्य विभाः पुरुषस्य गत्यसस्थवादित्यर्थः॥ ४८॥ ननु श्रुतिस्थृत्योरिह्ने विभाग्यते विभागमनागमनश्रवणात् पृरुषस्य परि-स्कित्रत्यमेवास्तु। तथा च श्रुतिर्राप। श्रुषुष्ठमात्रः पुरुषोऽनारास्ये-त्यादिरित्याश्रद्धामपाकरोति।

# मूर्तेलाङ्कटाहिबत् समानधर्मापत्तावपश्चिश्चानः। ५०।

यदि च चटादिवत् पुनान् मूर्तः परिच्छिन्नः चीक्रिवते । तदा नाचयनत्वविनाशित्वादिनाः चटादिसमानधर्मापत्तावपसिद्धानाः स्वादिस्ययेः॥५०॥ गतिमुतिनुपपादयति ।

### गति श्रुतिर खुपाधिये। गादाका शवत्। ५९।

या च गतित्रुतिरपि पृक्षेऽिक्त सा विभुत्वत्रुतिस्नृतियुक्त्यनु-रोधेनाकाशस्त्रेवेपपिथियोगादेव मन्तस्येत्वर्थः। तव च प्रमाणम्।

> घटसंष्टतमाकाशं नीयमाने घटे यथा। घटो नीयेत नाकाशं तद्वजीवा नभीपमः॥ बुद्धेभुँषोनातमगुष्णेन चैव श्वाराग्रमाना द्वावराऽपि इष्टः।

द्राचारियुतिः। निष्यः सर्वेगतः खाणुरित्यारिका च स्नृतिः। मध्यमपरिमाणन्ये सावयवत्वापच्या विनाशित्वमणुत्वे च रेड्खा-पिचानाद्यनुपपन्तिरित्यारिख युक्तिरिति। चत्र यव।

> मक्कतिः कुदते दर्भ शुभासुभष्यसम्बन्धः । मक्कतिन्द्यं तदन्नाति विषु सोकेषु कामगा॥

द्रत्याद्याृतिभिः प्रक्ततेरेव विशिष्य क्रियाक्या गतिः सार्यंत

#### न कर्मणाप्यतद्दर्भवात्॥ ५२॥

कर्मसाहष्टेनापि साचात्र प्रवस्य वन्धः। कुतः। प्रवस्थर्मन्ताभावादित्वर्थः। पूर्वं विहित्तनिषिद्वयापारक्षेण कर्मणा वन्धेर निराह्नतः। स्त्रव तु तस्त्रत्याहष्टेनेत्यार्थिकविभागाद्षे निरुक्त्यम् ॥ ५२॥ नम्बन्यधर्मेणायन्यस्य वन्धः स्थात् तवाह।

#### चितिप्रचित्तर्न्यधर्मले ॥ ५३ ॥

बन्धताकारणयोभिन्नधर्मत्वेऽतिमयिन्नमृत्तस्यापि वन्धापितिरिक्षये:॥५१॥ किं बज्जना। सभावादिकमान्तरिन्येन वा केनापि पुरुषस्य बन्धात्पिनि घडते त्रुतिविरोधादिति वाधारणं बाधक-मारः।

# निगुंषादिश्रुतिविरोधश्चेति ॥ ५४॥

पुरुषवन्त्रस्थानीपाधिकत्वे साची चेता केवले निर्मुणक्षेत्वादिन्त्रुतिविरोधक्षेत्वर्थः। इतिश्रद्धे वन्त्रदेतुपरीचासमाप्ते ॥ ५४॥ तदेवं न सभावते वद्दस्थेत्वादिना प्रचट्टकेनेतरप्रतिषेधतः प्रज्ञ-तिपुरुषसंथाग यव साचाद्वन्तदेतुरवधारितः। तत्रेयमाश्रद्धाः। ननु प्रज्ञतिसंथोगोऽपि पुरुषे साभाविकत्वादिविकत्यग्रद्धाः कथं न भवति संथोगस्य साभाविकत्वकात्वादिनिमणकत्वे हि मृक्त-स्थापि बन्धापणिरित्वादिदेखा यथायोग्यं समाना एवेति। तानि-मामाश्रद्धां परिहर्ततः।

### तद्योगेऽप्यविवेकात्र समानत्वम् ॥५५॥

पूर्विक्तित्वोगोऽपि पुरुषस्वाविकाद्द्यमाणाद्विके हि निमिन्नात् संयोगो भवति। स्रते नेक्तिदेषाणां समानत्वमस्तीस्वर्धः। स नाविवेको मुक्तेषु नास्तीति न तेषां पुनः संयोगो भवतीति । नन्वविवेकोऽव न प्रक्तातपुरुषाभेदसास्वात्कारः। संयोगात्वात्रायस्वात्। किन्तु विवेकपागभावे विवेकाखाद्वानवासना वा तदुभयमपि न पुरुषभेतः। किन्तु वृद्धिमे एवेत्वत्यधर्मेणात्यव संयोगोऽतिप्रसङ्गदोषसाम्यमस्त्रोवेति चेत्। नेवम्। विवक्तासम्बन्धेनाविवेकस्य पुरुषभेत्वात्। तथा न प्रक्रातिवृद्धिः

क्षा मती यद्यी सामिप्रस्थाय तनुं विविच्य न द्शितवती सप्टर्णि दश्चनायं तदीयबुद्धिकपेण तनिव पुरुषे संयुज्यत दति व्यवस्थया-तिमसङ्गाभावात्। तदुर्श्व कारिकया

> पुरुषस्य दर्भनायं कैवन्यायं तथा प्रधानस्य। पष्टुन्यवदुभयोरिप संयोगन्तन्त्रतः सर्गः॥

द्रित। खामिने पुरुषाय प्रधानेन द्रश्यितं तयोः कैवद्याधं चेत्यधः। श्रविवेकस्य प्रभाक्षणतं तु वाक्ष्मावं न तु तत्तं चिन-स्थितेरित्यागामिस्दवे वद्धामः। श्रविवेकस्य संयोगदारैव वन्ध-कारणं प्रखये वन्धादश्रेनात्। श्रविवेकनाशेऽपि जीवन्तुकस्य दुःख-भोगद्रश्रेनास् । श्रतः साद्यादेवाविवेको वन्धकारणं प्राक्तिः। नन् भोग्यभोक्तुभावनियामकत्वेन कृष्तस्यानादिस्खामिभावस्य कमादीनां वा संयोगहेत्त्वमस्तु किमित्यविवेकोऽपि संयोगहेतु-रित्यत द्रति चेत्र।

> पुरुषः प्रक्वतिस्थे। हि भुङ्के प्रक्वतिज्ञान् गुणान्। कारणं गुणसङ्गेऽस्य सदसद्योनिजन्मसु॥

द्रित गीतायां सङ्गाख्याभिमानस्य संवागहेतृत्वसारणात्। वद्यामाणादिवाक्ययुक्तिभ्यस्थान्यया ज्ञानता मेास्यस्य स्नृतिसङ्ग्स्थानुपपनेस्य। अधिवमिष खोपाधिकमादिकमाप संवागकारणं
भवति तिह्वस्य कथमिववेक एव केवलं तव कारणम्च्यत द्रित।
छच्यते। श्रविवेकापेस्यया कमादीनामिष परम्परयेव पुरुषसम्बन्धः।
तथाविवेक एव पुरुषेण सास्याक्केनं श्रव्यते कमादिकं त्वविवेकाखाहेतूक्केदद्वारवेत्याश्रयेनाविवेक एव मुख्यतः संवागहेतृतयोक्त
द्रित । श्रयं चाविवेकार्गृहीतासंसर्गकम्भयज्ञानमविद्यास्थलाभिषिक्त एव विविद्यतः। बन्धा विपययाद्विपययमेदाः पञ्चायाा-

मिस्बद्धात् तस्य हेत्रविद्येति ये।गस्बेऽप्यविद्याया एव पञ्च-पर्वाया बुड्विपुक्षसंयामहेतुनावचनाचान्यथात्वान्यम्युपगममाब एव योगताऽत्र विशेषीरित्यात्। न पुनरविवेकोऽत्राभावमार्व विवेकप्रामभावे वा। मुक्तस्यापि बन्धापने:। जीवन्युक्तस्यापि भाविविवेकयिक्तपागभावेन धमाधर्मीत्यित्तद्वारा पुनर्वेन्धप्रस-ष्ट्राच । तथागामिस्रवस्थाधान्तदृष्टान्तानुपपत्तेस्य । श्रभावस्य ध्यान्नवदावरकातासमावात्। तथा दृष्टिकुासावप्यविवेकस्य त्रूय-माणी नापपद्येयातामिति। श्रद्यात्राते चंदासनारूपस्यैवाविवे-कस्य संयोगास्यजनाहेतुतया तमेावदावरकत्वष्टद्विद्वासादिकमञ्ज-चैवापपद्यते। तस्य हेनुरविद्येति पातञ्जबस्त्रवे च भाव्यकारैर-विद्याश्रन्देनाविद्यानीजं व्याख्यातम्। ज्ञानस्य संयोगोत्तरकानी-नत्वेन संयोगाजनकत्वादिति। श्रपि च पुरुषः प्रक्रातिस्थो हि भुद्ध इत्यादिवाक्येष्वभिमानात्यसंये।गस्यैव प्रक्वतिस्थतात्यसंये।-गडेतुतावगम्यते । श्वत एव चाविद्या नाभावे। पि तु विद्याः विरोधिञ्चानान्तरमिति वेशाभाखे व्यासदेनैः प्रयत्नेनावेधृतम्। तसाद्विवेकाविद्यये।सुख्यये।गचीमतयाविवेकसापि चानविश्री-षस्विमिति सिद्भम् । प्रयं चाविवेकस्तिधा संयोगास्यजन्महेतुः याचाडुमै।धर्मीत्यनिदारा रागादिष्टष्टदारा च भवति । सति मूले तद्विपाक इति ये।गस्त्रवात् करास्त्रीति निबञ्जात इति स्मृतेः। वौतरागजन्माद्श्रेनादिति न्यायस्त्रवासः। तदुः मेाचः धर्मेर्द्राप।

> ज्ञानेन्द्रियाणीन्द्रियाचा नापसपेन्यतर्षु अम्। हीनस्य करणेर्दे ही न देहं प्नरहेति॥ तस्रात् तथास्रकाट्रागाद्वीजाच्चायन्ति जन्तवः।

इति। रागस्वविवेककार्ये इति येशमस्वाभ्यामध्येतत् प्रस्वतव्यं

॥ प्रथमाऽध्यायः ५ ६ स्वम् ॥

समानतञ्ज्ञयायात्। तच स्वबद्धं क्षेत्रमूनः कमाश्यः। स्ति मूले तद्भिपाका जात्वायुर्भागा इति क्षेत्रस्थाविद्यादिपस्वकमिति। स्वविवेकस्य बन्धजनने द्वारजातं च पिष्डौक्वत्वेत्रस्यौतायामुक्तम्।

> श्रनात्मत्यात्मिविद्यानं तसाहुः सं तथे तरत्। रागदेषाद्यो देखाः सर्वे आन्तिनिवन्धनाः॥ कार्यो सास्य भवेद्देखः पुष्यापुष्यमिति श्रुतिः। तद्देखादेव सर्वेषां सर्वदेहसमुद्रवः॥

इति । एतदेव न्याये स्वितम् । दुःखजन्मप्रवृत्तिदेशिषिमध्या-द्वानानामुत्तरोत्तरापाये तदनन्तरापायादपवर्गे इति । तदेवं संयोगात्वजन्मद्वारा बन्धात्व्यहेयस्य मूजकारणमिववेक इति हेय-हेतुः मितपादितः ॥ ५५ ॥ इतः परं क्रमप्राप्तं हानोपाययाहमित-विस्तरेणाशास्त्रसमाप्ति प्रतिपादयित । श्रन्तरान्तरा चे क्रिय्यू-हान्पि विस्तारियस्थिति ।

# नियतकारणात् तदुच्छित्तिर्धान्तवत्॥ ५ ६॥

श्रुक्तरजतादिखां वोकिसद्दं यित्रयतकारणं विवेकसाद्याका-रक्तसात् तस्याविवेकस्योक्तिकिति ध्वान्तवत्। यथा ध्वान्त-मालेकादेव नियतकारणाद्यस्यति नेगायान्तरेण तथैवाविवेको-ऽपि विवेकादेव नश्यति न तु कमीदिभ्यः साद्यादित्यथः। तदेत-दुक्तं येगस्वेण विवेकस्यातिरिवपुवा द्यानेगाय द्वित कभीदीनि तु द्वानस्यैव साधनानि येगाष्ट्रानुष्टानादशुद्धिचये द्वानदीप्तिरा-विवेकस्यातेरिति येगस्वेण सत्त्वशुद्धिद्वारा द्वान एव येगाष्ट्रा-नागैतसर्वेकमणां साधनत्वावधारणादिति। प्राचीनास्तु वेदा- निनो मेर्चेऽपि कर्मणे ज्ञानाष्ट्रत्वमाङः । विद्यां चाविद्यां च यत्तद्देदोभयं चहाविद्ययासृत्युं तीत्वां विद्ययासृतमञ्जत इति श्रुते। चहकारित्वेन चेति वेदानास्त्वे चाष्ट्राष्ट्रिभावेन ज्ञानकर्मणोः चहकारित्वावधारणात्।

> ज्ञानिनाज्ञानिना वापि यावहे इस्य धारणम्। ताबद्वणीत्रमप्रीक्तं कर्तव्यं कर्म मुक्तये॥

इत्यादिस्तृतेस् । उपमद् चेति वेदानास्त्रवेण तु कमैत्यागा यागा-क्रवस न्यायमाप्तारन्द्यत एव ज्ञानस मृखतो मेा चहेत्वं व्यवस्था-पयितुम्। यदि इ विचेपकत्वात् कर्म ज्ञानाभ्यावस्य विरोधि भवेत् तदा गुणले पे न गुणिन इति न्यायेन प्रधानरचार्थमङ्ग-भूतं कर्मेंव व्याज्यं जाडभरतादिवदित्याश्चयादिति। तेषां मतेऽपि विवेकद्वारतां विना विवेकनाश्चकत्वं कर्मणा नैव विद्वातीति न तद्विरोधः। श्रव सूत्रे धान्तस्याने।कनाश्यत्ववत्रनात् तमे।ऽपि दुखमेव। न लालेकाभावः। श्रमितं बाधके नीलं तम इत्यादि-प्रत्ययानां श्वमत्यानीचित्यात्। न च क्रुप्तेनेवेषपपत्तावितिरिक्त-कल्पनागारवमेव बाधकमिति वाच्यम्। एवं च सति विज्ञान-माने खेव स्वप्नवर् सर्वे व्यवहारी पपनावितिरिक्तक स्वनागीर वेख बा-द्मार्थप्रतीतेरपि बाधापत्ते:। तसाद्व प्रामाणिकालाहीरवं न देशबायेति । नन् विवेकच्चानं विनाप्यविवेकाख्यचानयत्तीनां खखटतीयचणेऽवध्यं विनाशाच्चानस्य तद्वाशकलं किमधैनि-थात इति चेत्। अविवेकशब्देन तदासनाया एव पूर्वस्तवे व्याख्या-तत्वात् । श्रनागतावस्त्रस्याविवेकस्यास्त्रमाते नाश्यस्थावाचेति ॥ ५६ ॥ ननु प्रक्षतिपुरुषाविवेक एव चैत्यं संवेशगद्वारा बन्धहेतु-स्तयोविनेक एव च मेरचहे नुस्ति है देहाद्यभिमानमह्येऽपि मेरसः स्थात्। तच श्रुतिस्मृतिन्यार्योवरुद्धमिति तवाद।

#### प्रधानाविवेकादन्याविवेकस्य तद्दाने इानम्॥ ५०॥

पुरुषे प्रधानाविवेकात् कारणाद्योऽत्याविवेको बुद्धाद्यविवेको कार्यति कार्याविवेकस्य कार्यत्यानादिकारणाविवेकमू बकत्वात् तस्य प्रधानाविवेकहाने सत्यवद्यं हानिमत्यर्थः। यथा घरीरा-दात्मनि विविक्ते शरीरकार्येषु रूपादिष्वविवेको न सस्यवित तथा क्रूटस्थत्वादिधंमेः प्रधानात् पुरुषे विविक्ते तत्वार्येषु परिणामादि-धंमेकेषु बुद्धादिष्विभिनाना नेत्यमुमुख्यहते तुत्व्यत्यायात् कारण-नाशाचित भावः। तदेतत् सार्यते।

चित्राधारपटायांगे त्यक्तं तस्य दि चित्रकम् । प्रक्ततेर्विरमे चेत्यं ध्यायिनां के सारादवः॥

द्ति विरमे विरामस्यागः । श्रादिश्रव्हेन द्रव्यक्षपा श्रिपि विकारा ग्राह्मा द्रित । यद्य बुद्धिपुरुषविवेकाहेव मेष्ट्य द्रव्यप्ति क्षित्रच्यते । तत्र खूलस्रद्धाबुद्धिग्रहणात् मक्षतेरिप ग्रहणम् । श्रुत्यया बुद्धिविवेकेऽपि मक्षत्यभिमानस्थावादिति । ननु बुद्धाद्य-भिमानातिरिक्ते मक्षत्यभिमाने किं ममाणमहमद्भ द्रव्याद्यखिला-भिमानानां बुद्धादिविषयत्वेनेवे।पपनेरिति चेद्म ।

स्रता स्ता पुनः स्ष्टे सभी सां मा च नारकी।

द्रत्याद्यभिमानानां प्रधानविषयतं विनानुपपत्तेः। श्रतीतानां बुङ्घाद्यखिनकार्याणां पुनः स्रष्ट्यभावात् प्रधानस्य त्विदमेव प्रख-यानन्तरं जन्म यद्दुङ्घादिरूपैकपरिणामत्यागेनापरबुङ्घादिरूपत्या परिणमनिनि । न चात्मनि जन्मादिज्ञानमभिमान एव न भवति पुरुषस्थापि चिङ्गश्चरीरसंयोगवियोगरूपयोजन्ममरणयोः पारमार्थिकत्वादिति वाच्यम्।

न ज्ञाबने कियते वर कहाचित्। नावं भूवा भविता वा न भूयः॥

द्वादिवाक्षेत्रेन्नादिप्रतिषेधे नेत्यित्तिवाधाः भिमानक्ष्यद्वाः नानि नान्नादिष्ठानका विद्वेद्रप्रवक्तवा प्रतिषेधायागात्। किन्द्व मुद्वादिषु प्रवक्षाधास्त्रिनाने । दिवेत्नं व क्ष्यते वृङ्घादीनां कार्यकात्। कतः कार्येष्वभिमानव्यवस्थार्थं नियामकाकाङ्घायां कार्यक्षाभिमान कव नियामकत्त्रया विद्वति ते ते वे क्षयतात् कस्पनायान्य व्यान्वादिष्वात्। वषा वेके इष्टः चेवाभिमानात् चेवजन्यधान्याद्विष्ठभिमानः। वृष्योभिमानात्र् तकान्यक्षव्यादिष्वभिमानः। वृष्योभिमानात्र तकान्यक्षव्यादिष्ठभिमानः। वृष्योभिमानात्र तकान्यक्षव्यादिष्ठभिमानः। वृष्योभिमाने नियामकान्तरः वृष्येनये विज्ञाक्षुद्वद्वादित्याद्व तदिभमाने नियामकान्तरावेति॥ ५०॥ वर्ष प्रतिपादिते चतुर्वपूरे पुनिदयमाधक्षा। ननु प्रकृषे चेद्वसेनाची विवेकामिवेका क्षित्रती तर्ष विव्याद्ववृद्वमुक्तास्त्रते क्षेतिविदेशाः। तथा च।

न निरोधी न चीत्यित्तिनै बहुर न च साधकः। न मुमुद्धने वै मुक्त इत्येषा परमार्थेता । इत्यादिश्वितिविरोधश्वेति। तां परिचरति।

वाङ्मावं न तु तस्वं चित्तस्थिते:॥ ५ ८ ॥

बन्धादीनां वर्षेषां चित्र व्यावक्यानात् तत् पृत्रवे वाक्तावं सर्वे क्षाटिकवीक्षियमत् प्रतिविक्तमानस्यात्र तु तस्त्वं तस्य भावः। स्वतारोपिनं जपावीक्षियवदिस्त्वर्थः। स्रते। नेत्राविरोध इति भावः। स समानः सन्नुभै। लेकावनुसस्वरति । स्थायतीव वेखाय- तीवेब्यादित्रुतवस्तव प्रमाणम् । पुरुषः समाने। वेश्वयारेकक्षः । इक्ष्यक्शभ्यां मानाक्ष्यस्यद्यीपाधिकत्वमृत्तम् । तथा चेश्लम् ।

> बन्धने हैं। सुखं दुःखं मे हापनिष् नायया । स्रोते यथात्रानः खातिः संस्तिने तु वास्तवीं॥

# युक्तिते। पिन बाखते दिङ्मूढवदपरे। चाहते। प्रे

युक्तिनैननम्। श्रिपशब्दः श्रवणसमुख्यार्थः। बाङ्मानमि पुरुषस्य बन्धादिकं श्रवणमनममानेण म बाध्यते साञ्चास्तारं विना यथा दिङ्मुढस्य जनस्य काङ्मानमिप दिग्वैपरीत्यं श्रवणवृक्तिस्यां न बाध्यते साचास्तारं विनेत्वयः। प्रक्तते चेदमेव बाध्यतः सम् पुरुषे बन्धादिबुड्डिनिष्टिर्त्तनं त्यभावसाद्यात्वारः श्रवणादिना तदुत्पित्त-सम्मावनाया श्रयभावादिति । श्रयवेत्यं याख्येयम् । ननु नियतकारणात् तदुच्छित्तिरिखनेन विवेकज्ञानमविवेकोच्छेदक-मृक्तम्। तज्ज्ञानं किं श्रवणादिसाधारणमृतान्ति किखिद्वश्रेष रत्याकाङ्क्ष्यामाद । युक्तितोऽपौत्यादिस्त्रवम् । श्रविवेको युक्तितः श्रवणतस्य न बाध्यते ने।च्छिद्यते विवेकापरे।चं विना दिख्ने।इव-दित्त्यर्थः । साच्चात्कारभ्वमे साच्चात्कारविश्रेषदर्शनस्यैव विरोधि-त्वादिति॥५८॥ तदेवं विवेकसाच्चात्कारान्भोच्चं मितपाद्येतः परं विवेकः मितपादनीयः । तवादे महात्तिपुक्षादीनां विवेकतः सिद्दे ममाणान्यपन्यस्यने।

# अचाचुषाणामनुमानेन बाधा धूमादिभिरिव वन्हे:॥ ६०॥

श्रवाच्रवाणाममत्यचाणाम् । केचित् तावत् पदार्थाः स्त्रूच-भूततत्कार्यदेशादयः प्रत्यचिषद्वा एव । प्रत्यचेणापिद्वानां प्रक्रति-पृक्षवादीनामनुमानेन प्रमाणेन बेध्धः पृक्षवनिष्ठफाविद्विभवति यथा धूमादिभिजेनितेनानुमानेन वन्हेः विद्विरित्यर्थः । श्रनुमाना-विद्वमप्यागमात् विद्युतीत्वपि बेध्धम् । श्रस्य शास्त्रस्थानुमान-प्राधान्यात् तु केववानुमानस्य मुख्यतयैवेपन्यासे। न त्वागमस्थान-पेचिति । तथा च कारिका ।

> सामान्यतस्तु दृष्टादतीन्द्रियाणां प्रतीतिरनुमानात्। तसादिष चासिद्धं पराचिमानामात् सिद्धम्॥

इति। श्रानेन च स्त्रनेणेट् मननशास्त्रमित्यवगम्यते॥ ६०॥ उक्तप्रमाणेः साध्यस्य विवेकस्य प्रतियोग्यनुयोगिपदार्थानां सङ्गृह-स्त्रनं वस्त्रमाणानुमानापयोगिकायेकारणभावमपि प्रदर्शयति।

सत्तरजन्मसां साम्यावस्था प्रकृतिः प्रकृतेर्भहान्
महते। इङ्कारो (इङ्कारात् पञ्च तन्मानाप्युभयिनक्रियं तन्मानेभ्यः स्थूलभूतानि पुरुष इति पञ्चिवंश्रतिर्गणः ॥ ६९॥

सत्तादीनि द्रवाणि न वैशेषिका गुणाः संवेगाविभागवत्तात्। बचुत्वचबत्वगुकत्वादिधमैकत्वाच । तेष्वच शास्त्रे श्रुत्वादे च गुण-श्रव्दः पुरुषोपकरणत्वात् पुरुषपश्रवस्वकि गुणात्मकमहदादि-रक्जनिमेष्टत्वाच प्रयुज्यते। तेषां सत्तादिद्रव्याणां या साम्याव-खान्यूनानितिक्तावस्त्रा न्यूनाधिकभावेनासंहतावस्त्रेति यावत्। श्रकाथावस्त्रेति निष्कर्षः । श्रकाथावस्त्रोपचित्रतं गुणसामान्यं प्रकृतिरित्वर्षः। यथाश्रुते वैषम्यावस्त्रायां प्रकृतिनाश्रमसङ्गात्।

> सम्बं रजस्तम इति एषेव प्रकृतिः सदा। एषेव संस्थातिजनोरस्याः पारे परं पदम्॥

द्यादिसृतिभिगुणमात्रस्थैव प्रकृतित्ववचनासः। सत्वादीनाः
मनुगमाय सामान्येति। पुरुषव्यावतेनाय गुणेति। महदादिव्यावतेनाय चेपचित्रितानामिति। महदाद्येऽपि हि कार्यसत्वादिरूपाः पुरुषोपकरणत्या गुणास्य भवन्तौति। तद्व
प्रकृतेः खरूपमेवेक्तम्। श्रस्या विशेषस्तु पन्धादस्यते। प्रकृतेः
कार्या महान् महत्तत्वम्। महदादीनां खरूपं विशेषस्य वस्यते।
महतस्य कार्योऽहङ्कारः। श्रहङ्कारस्य कार्यद्वयं तन्यावाण्युभयमिन्द्रियं च। तवाभयमिन्द्रियं बाद्याभ्यन्तरभेदेनेकादश्वविधम्।
तन्यावाणां कार्याणि पन्च स्थूनभूतानि। स्थूनश्वस्तात् तन्याः
वाणां स्वस्त्वभूतत्वमभ्युपगतम्। पुरुषस्तु कार्यकारणविचन्चण

इति । द्राव्ये पञ्चितिकाषः पराष्ट्रं व्याद्रिति स्तः परार्थे नास्तीव्यर्थः । प्रथवा सम्वादीनां प्रव्येकवाक्कानमधं मण्याव्दे । विक्षा पञ्चित्रं निर्माने । प्रमेषम्येने भेदात् तु गुणकमेसामान्यादीनाम नैवान्तर्भावः । प्रतदितिक्ति पदार्थे स्वि तते । प्रवि पुरुषक्ष विक्रेक्षक्षत्या तदसङ्गृहन्यू नता पद्येत । प्रतेन साङ्क्यानामित्रवापदार्था स्व प्रयाप इति मृद्ये स्वाप्त । प्रतेन साङ्क्यानामित्रवापदार्था स्व प्रयाप दिक्षाची यः । दिक्षाची वाकाश्यादिश्य द्रावाणीयः । दिक्षाची प्रवाप पदार्थाः परस्य प्रवेशायवेशायवं क्षाचित् तम् प्रकान क्षाचित् तम् प्रकान क्षाचित् तम् प्रवाप विक्षाचित् । विशेषस्त साम्यवै पर्माने दित्राच्या । विशेषस्त साम्यवै पर्माने दित्र मन्तवम् । तथा चीतां भागवते ।

एकसिम्मिप द्वायानी प्रविद्यानीतराणि च। पूर्विस्मिन् वा परस्मिन् वा तन्त्वे तन्त्वानि सर्वेशः॥ इति नानाप्रचङ्क्यानं तन्त्वानास्त्रचिभिः द्वातन्। सर्वे न्याय्यं युक्तिमन्तादिदुषां किमश्रोभनम्॥

क्ति। एते च पदार्थाः श्रुतिष्वपि गणिताः यथा गर्नीपनिषदि। श्रुष्टे। प्रज्ञतयः घोष्ठश् विकारा द्वित। प्रश्लेपनिषदि च प्रथिवी च प्रथिवीमाना चेत्यादिना। एवं मैनेयोपनिषदादिष्वपि। श्रुष्टी। च प्रज्ञतयः कारिकया व्याख्याताः।

मूलप्रक्षतिरविक्षतिमेद्दाद्याः प्रक्षतिविक्षतयः सप्त । चार्रश्यकस्तु विकारे। न प्रकृतिने विक्षतिः पुरुषः ॥

र्रात । एकमेवादितीयं तश्चमिति श्रुतिस्मृतिम्यादस् सर्व-तश्चानां पुरुषे विखापनेन श्वतिश्वित्तामदभेदेनेस्यविरोधः । वक्स् सन्त्रीभावेनावस्थानं न तुनाश रुति तदुक्तम् ।

#### त्रावीज्ञ्वानमधाप्यर्थं एकमेवाविकस्थितम् ।

श्रविक स्थितमविभक्तम्। एतत्र ब्रह्ममौमां साभाग्येऽद्वेतप्रयक्षणेता विकारेणे। पपादितम्। विशेषस्वयं यत् सैश्वरवादेऽत्यतन्त्वानां तवैवाविभागादीश्वरचैतन्यमेवैकं तन्त्वम्। निरीश्वरवादे तृ विवेणियदन्ये। त्याविभक्तत्यैकिस्मान् कृटस्थे तेजे। मण्डलवदादित्य-मण्डले प्रक्रत्यास्त्रस्त्वावस्त्रया मह्दादेरिवभागादासीवैकं तन्त्व-मिति तथा च बद्धति। नाद्वेतश्रुतिविरोधे। जातिपरत्वा-दिति॥ ६९॥ एतेषु पदार्थेषुचाचुषाणामनुमानेन वे। धं प्रति-पादयित स्वजातेन।

#### खूशत् पञ्चतकावसः । ६२ ।

बीध इत्यन्तिते सूवं तावसास्यमेव तस तत्यासकार्वतवीः क्रम्। ततः स्थूचभूतात् कार्यात् तत्वारणतया तत्यावानुमानेन स्थूचिववेकते। वीध इत्यसः। साकास्यमाधारण्याय स्थूसकार बास्तिवियोगवर्याः । तत्यावाणि स्थलात्वीयेषु शानादिविशेषवर्यं न तिष्ठति तत्वातीयानां शस्यस्यक्षस्यस्यानामाधारभूतानि सत्त्वाद्रस्याणि स्थूसानाम-विशेषवः।

तियां स्तियां स्तु तकावासीन तकावता सृता। न प्राका नापि घेरासीन मृहाकाविये विषाः ।

द्रित विष्णुप्राणादिन्धः । श्रासावनर्षः तेषु तेषु भूतेषु निमावासिष्ठनौति क्वाता धर्मधर्मभेदादृव्याणामपि तत्रावता स्मृता । ते पपदार्थाः श्रान्नचे रमूटास्यः स्मृता । ते पपदार्थाः श्रान्नचे रमूटास्यः स्मृता एकस्पतात् । तथा प श्रान्नादिविशेषश्चार्यस्पतिमञ्चन्ते भूतावां श्रास्ति स्मित्वा स्माविक्यो स्मृतावां स्मृतावां स्माविक्या स्माविक्यो स्मृतावां स्मृत्यां स्मृत्या

विशेषमित्र्वा इति। शानां मुखाताकं घोरं दुःखाताकं मूढं मे द्यातात्रक्षम् । तन्मावाणि च देवादिमावभाग्यत्वेन किवलं मुखा-त्राकात्येव मुखाधिक्यादिति। श्रवेदमनुमानम्। श्रपकर्षकाष्ठा-पद्मानि ख्रूलभूतानि खविशेषगुणवद्द्योपादानकानि ख्रूलताङ्क्-टपटादिवदिति। श्रवानवस्थापन्त्या स्रस्त्रमादायेव मार्थः पयं-वस्ति। श्रनुकूलतकेश्वाव कारणगुणक्रमेण कार्यगुणोत्पन्नेवा-धक्यातिरेकेणापरिद्यायत्वम्। श्रुतिस्मृतयश्चेति। प्रक्षतेः श्रव्द-स्वशादिमन्त्रे तु वाधकमित्ता।

> श्रव्स्सर्शविहीनं तद्रूपादिभिरसंयुतम्। त्रिगुणं तज्जगद्योनिरनादियभवाष्ययम्॥

द्रित विष्णुप्राणादिवाक्यजातम्। बुज्जु हङ्कारये स्य शब्द्स्यर्था-दिमचे भूतकारणत्वस्रुतिस्नृतय एव बाधिकाः सन्ति। बाद्योन्ट्यया-द्याजातीयविशेषगुणवन्तस्यैवभूतज्ञच्चणत्वेन तयोरिप भूतत्वापच्या खस्य खकारणत्वानुपपत्तरिति। नम्बेवं कारणद्रव्येषु रूपाद्य-भावे तन्त्रावरूपादेः किं कारणिनिति चेत् खकारणद्रव्याणां न्यूनाधिकभावेनान्योऽन्यं संवागविशेष एव हरिद्राद्रीनां संवागस्य तदुभयारअद्वये रक्तरूपादिहेतृत्वदर्श्वनात्। दृष्टानुसारेण खात्र-यहेतृसंवागानामेव रूपादिहेतृत्वस्थाने तार्किकाणां परमा-णुषु रूपकत्यनं तु हेयम्। सजातीयकारणगुणस्यैव कार्यगुणा-रक्षकतेति तु तेषामि न नियमः। वसरेणुमहत्त्वादाववयव-बज्जत्वादेरेव तरिपि हेतृत्वाभ्यपगमादिति दिक्। द्रन्द्रियानमानं चाकाशानुमानवद्दर्शनस्यर्थनवचनादिभिः प्रत्यच्चाभिद्देनित तद्व नेक्तम्। तत्त्वान्तरेण तत्त्वान्तरानुमानानामेव प्रकृतत्वा-दिति न न्यूनता। तत्त्रावाणां चात्पत्ती। योगभाक्योक्तप्रक्रियैव ग्राच्या । यथा इङ्काराक्त्वस्तन्त्रावं तत्वा इङ्कारवद्धताक्त्वस्तन्त्रावाक्त्वस्त्रावाक्त्वस्यार्थगुषकं सार्थतन्त्रावम् । एवं क्रमेणैकेकगुण इङ्घा तन्त्रावाष्णुत्पद्यन्तं इति । या तु ।

> त्राकाशक्तु विकुवाणः सार्थमानं समर्जे ह। बनवानभवदायुक्तस्य सार्थीः गुणेः मनः॥

इत्यादिना विष्णुपुराणे साथे।दितन्याबस्तिराकाशादिस्तुब-भूतचतुष्टयादुक्ता । सा भूतरूपेण परिणमनरूपेव मन्तवा। स्वाकाशादीनि जन्नानि हि स्त्रुवभूतानि सस्ते । स्त्रुवस्तुवस्ते । स्वानुगततन्यादाः स्त्रेपष्टस्यातः परिणमयन्तीति॥ ६२॥

## बाह्याभ्यन्तराभ्यां तैयाइङ्गारख। ६३॥

वाद्याभ्यन्तराभ्यामिन्द्रियाभ्यां तैः पद्मतन्त्रावेश्व कर्यिकाकारणतयाद्यानुमानेन वेषि द्रव्यथः। श्रद्धारश्वाभिमानष्टक्तिक्रमनःकरणद्र्यं नत्वभिमानमानं द्रव्यस्यैव नेति द्रव्योपादानत्वद्रश्वनात्। सृषुम्यादावद्यक्तारष्टिन्तनाश्चेन भूतनाश्चमसङ्गाद्यासनाश्चयत्वेनेवाद्यक्ताराख्यद्रव्यसिद्वेश्वित। श्रवेत्यमनुमानम्। तन्त्रावेन्द्र्याण्यभिमानवद्रव्योपादानकान्यभिमानकार्यद्रव्यतात्। यद्वेवं तद्वेवम्। यथा पुरुषादिरिति। नन्यभिमानवद्रव्यमेवासिद्वविति चेद्दं गार द्रत्यादिष्टक्त्युपादानतया चत्रुरादिवत् तत्विद्वेः।
श्रवेन चानुमानेन मनन्त्राद्यतिरेकमावस्य तत्कारणत्या प्रसाधात्वात्। श्रव चायमनुकूनक्तवेः बद्ध स्यां प्रजावेयेत्वादिश्रुतिस्नृतिभ्यक्तावद्भुतादिस्रष्टेरभिमानपूर्वकत्वाद्युद्धिष्टिनपूर्वकस्रष्टे। कारणतयाभिमानः सिद्वः। तव चैकार्थसमवायप्रत्यासन्त्रवैवाभिमानस्य

सिंहरेतुलं वाचवात् कस्थत द्रति । नन्नेवं कुलावाहद्वारस्यापि घटोपादामलापाच्या कुलावमुक्ती तद्गाःकरणनाशे तिव्वितिन्यदामान्या प्रवानम् । पुरुषान्तरेण व स्वायं घट द्रति प्रत्यभिद्यायमानलादिति । मैवम् । मुक्तपुरुषभे।गहेतुपरिणामस्यैव तद्नाःकरणमे।चोत्तरमुक्तेदात् । न तु परिणामवामान्यस्थान्तः-करणवरुषस्य वेक्तिदेः क्षत्राचं प्रति नष्टमप्यनष्टं तद्ग्यवाधारण्यादिति थे।गस्ते मुक्तपुरुषोपकरणस्थाप्यप्यपुरुषायवाधनस्य विद्विरिति । स्थवा घटादिष्विपि दिर्ण्यगभाहद्वार एव कारण्यम् न कुलावाद्यहद्वारस्वयापि वामान्यवामा न व्यभिचारः समिष्टवृद्धाद्यपदानिकेव हि सृष्टः पुराणादिषु माङ्क्ष्ययेगस्य प्रतिपादाते न तु तदंश्व्यष्टिवृद्धाद्यपदानिका यथा महाप्रिय्या एव स्थावरजङ्गमाद्यपदानलं न तु प्रस्थियाशेष्टिरिति ॥ ६३॥

#### तेनान्तःकरणस्य ॥ ई४ ॥

तेनाइद्वारेष कार्येण तत्कारणतया मुख्यसानाः करणस्य मद्द दाख्यबृद्धेरनुमानेन बोध द्रत्यर्थः। श्रवाययं प्रयोगः। श्रदः द्वारद्र्यं निश्चयष्टिन्तम् स्थापादानकं निश्चयकार्यद्रयातात्। यत्नैवं तत्नैवं यथा पुरुषादिरिति। श्रवाययं तकः सर्वोऽिप केकः पदा-धेमादी स्वस्पता निश्चित्य पश्चादिभमस्यते। श्रवमदं मयेदं कत्रैयमित्यादिरूपेणिति तावत् सिद्धमेव। तवादद्वारद्रयकार-णाकाञ्चन्यां क्रत्योः कार्यकारणभावेन तदः श्रवयेगरेव कार्यकार-णाकाञ्चन्यां क्रत्यते कारणस्य क्षणिसाभेन कार्यक्षन्तरम् स्थान्याविकत्यादिति। श्रुताविष स्रद्भाष्ट्यके तदेश्वतेत्यादी। स्थान्यस्यवृद्धित एव तदितराखिस्यक्षिरवगम्यतः इति। सञ्चन्यक्षेत्रस्यान्तः करणं क्षणिभेदेन विविधं स्थापवात्। गुषाचीभे नायमाने महान् बादुवभूव ह। मना महांच्य विद्येव एकं तदुन्तिभेदतः ॥

इति खेजात्। पञ्च हिन्नेने विद्या इति वेदानस्वेष प्राणह हान्तविधया मनसे ऽपि हिन्नावभेदेन बद्धाविद्वेष । प्राण्या निष्यादि हिन्निभिदिव श्रमसं प्रयनिद्राको धादि हिन्निभिद्रा श्रमसं प्रयनिद्राको धादि हिन्निभिद्रा श्रमसं प्रयनिद्राको धादि हिन्निभिद्रा स्वयापने । बुद्धादि वृव्यवस्थया मनप्राद्रिय वेद्यास्य पातस्र हादि विद्यास्य वृत्रप्रकेष । तथापि वैद्यप्रवेष्ठा पातस्र हादि विद्याना । तथापि वैद्यप्रवेष्ठा वाद्याना । तथापि वैद्यप्रवेष्ठा वाद्याना । यो गोपयो गित्र विद्याना । यो गोपयो गोपयो गोपयो गोपयो । यो गोपयो । यो गोपयो गोपयो । यो गोप

श्रहमर्थे। द्यो थिए। विश्वासा वेट्नासकः।
यतिचनदुमस्यास्य बीजं विद्धि महामते ॥
यतसात् प्रथमेरिइसाद्द्युरेरिश्मनवाक्ततिः।
निद्ययासा निराकारेर बुद्धिरिष्यभिधीयते॥
श्रस्य बुद्धिभिधामस्य याद्युरस्य प्रपीनता।
वद्यसम्बद्धिपणो तस्याद्यिक्तचेतामनेरिभिधा॥

इति। श्रहमर्थे। इत्तः करणसामान्यम्। श्रव वाक्ये वीजाह्नर-न्यायेनैकस्यैवानः करणस्यस्य स्त्रिमात्रक्षेण चित्राद्धात्यस्या-भेटाः क्रामकास्त्रिविधाः परिणामा स्त्रातः। सङ्ख्यारस्य चाव चन्तास्य नृद्धावनाभावः। श्रवह्यात्रस्य चाव वाक्ये बृद्धावनाभावः। ६४॥

#### ततः प्रक्रतेः ॥ ई ५ ॥

नते। मद्दमत्तात् कायात् कारणनया प्रष्ठातेरनुमानेन वेश्व द्रावर्थः। श्रमः करणसामान्यस्थापि कार्यत्वं नावदेकदा पश्चित्वः- यज्ञानानुत्पन्था मध्यमपरिणामतया देशादिवदेव विद्वं श्रुतिस्तृति-मामाण्याच । तस्य च मक्तिकार्थेत्वेऽयं मयोगः। मुखदुःखमाइ-धर्मिणी बुद्धिः वुखदुःखमाइधमेकद्रवाजन्या कार्यत्वे वित बुख-दुःखमे। इत्सकत्वात् कानादिवदिति कारणगुणानुधारेणीव कार्यमुचौरित्यं चात्रानुकूलस्तर्कः श्रुतिस्मृतयेऽभौति मन्तव्यम्। नन् विषयेषु सुखादिमन्त्रे प्रमाणं नान्ति। प्रश्नं सुखीत्वाद्येवानु-भवात्तत्कयं कान्तादिविषये। दृष्टान्त इति चेत्रं। मुखाद्या-वाकवुद्धिकार्यतया स्वक्षुखं चन्दनमुखनित्वाद्यनुभवेन च विषया-चामपि युखाद्धिमैकत्विषद्धेः श्रुतिसृतिमामाध्याच । किञ्च वस्यान्वयवातिरेकी मुखादिना सङ् इच्छेते तस्यैव मुखाद्युपादानत्वं कस्यते। तस्य निमित्रतः परिकल्यान्यस्रोपादानत्वकस्पने कारण-द्वयकत्यनागीरवात् । श्रापि चान्ये। उत्यसंवारेन प्रत्यभिद्यया च विषयेषु सर्वेपुरुषसाधारणस्थिरसुखसिद्धिः। तत्युखग्रहणाया-सामये हिमिनियमादिकस्पनागैरिवं च फलमुखत्वाम देशियावहम्। श्रन्यथा प्रत्यभित्रयावयव्यविद्विप्रविद्वात् तत्वारणादिकस्यनागीर-वादिति। विषयेऽपि मुखादिकं च मार्के छिये प्रीक्तम्।

तत् सन्तु चेतस्यथवापि देहे सुखानि दुःखानि च किं ममाब ।

द्गति। त्रदं वृष्वीत्यादिमत्ययस्तु। त्रदं धनीत्यादिमत्ययवत् स्वसामिभावात्यसमन्धविषयकस्तेषां मत्ययानां समवायसमन्ध-विषयकत्यक्षमनिरासार्थं तु सुखिदुःखिमूद्रेभ्यः पुरुषो विवि-त्यते शास्त्रीष्ट्विति। शब्दादिषु च सुखाद्यात्मातात्यवद्वार एकार्थं-समवायात्। त्रस्तु वा शब्दादिषु साचादेव सुखमुक्तममाणेभ्यः। विषयमतस्यादेश्व बुद्धमावशास्त्रतं फलवस्तात्। यत् तु विषया-सम्प्रवेशमकाले शान्तिस्थं सान्तिकं सुषुन्नादी व्यञ्चते तदेव बुद्धि- धर्म श्रात्मस्खमुच्यत इति। यद्यपि वैशेषिकाद्या श्रिप तार्किकाः मपच्चे ज्यथापि कार्यकारणव्यवस्थामनुमिनते तथापि वज्जवश्रुति-स्राृत्युपोद्वजनेनास्माभिरनुमितेव व्यवस्था मृमुच्चभिक्पादेया मृज-श्रीयच्यदेषिण परानुमानानां दुवेबत्वात्। श्रुत एव तक्षामित-ष्ठानादिति वेदान्तस्ववेणामितष्ठादेषितः केवजतकी प्रान्तः। तथा मनुनापि।

> श्राषं धर्मे।पदेशं च वेदशास्त्राविरे।धिना। यस्तर्केणानुसन्धने स धर्मं वेद नेतरः॥

इति वेदाविबद्धतिकस्यैवार्थनिसायकत्वमुक्तम्। तसात्।

त्रीतवः त्रुतिवास्त्रीभ्या मन्तवस्रीपपत्तिभः।

द्रत्यादिवाक्येभ्यः श्रवणमानार्थकमेव मननं बखवत्। श्रव्या-कारं मननं तु परेषां दुवैजम्। एवं पुरुषेऽपि मुखदुःखादिमक्वेन नेषामनुमानं बज्जजश्रव्यादिविरे धाद्दुवैजमिति दिक्। मक्कतिगत-विशेषं च पश्चाद्द्यामः॥ ६५॥ नन्वखिजज्ञेभ्यः पुरुषविवेक एव मुक्ती हेनुस्तत् किम्यं जन्दानामन्योऽन्यविवेकोऽव द्शित द्रति चित्। मक्ठाव्यादितक्वोपामनया सक्तश्रुश्चयं विवेकस्याप्यपेक्तिन्वादिति। कार्यकारणमृद्रया मक्कतिपर्यन्तस्यानुमानेन विवेकतः सिद्दिमुक्ता यथाक्तकार्यकारणभावश्रूत्यस्य पुरुषस्य मकाराक्तरे-णानुमानतस्त्रया पिद्दिमादः।

## संइतपरार्थलात् पुरुषस्य । ६६॥

संदननमारस्मकसंयोगः स चावयवावययभेदात् प्रक्तिकार्यसा-भारणः। तथा च संदतानां प्रक्तितत्कायाणां परार्थत्वानुमानेन परुषस्य वाध द्रव्यर्थः। तद्यशा विवादास्त्रदं प्रक्तिनददादिकं पराधें खेतरस्य भागापवर्गं जलकं चंहतत्वात् श्रम्यावनादिवदिन्ध-नुमानेन प्रकृतेः परेाऽचंइत एव पृक्षः चिज्ञाति तस्त्रापि चंइतत्वे-उनवस्थापने:। पातञ्जले च पराधे संदत्व कारित्वादिति स्व-कारेणानुमानं क्वतं तत्तु यथात्रुतमेवाक्यावयववाधारणम्। द्रतरसाहित्वेनार्थक्रियाकारित्वस्थैव संहत्य कारिताशब्दार्थेत्वात्। प्रवन्त विषयमकाश्रकपायां खार्थिकियायां नान्यरपेद्यते निन्धः प्रकाशक्पत्वात् । पुरुषस्यायेषन्यसमात्रे बुद्धिक्यपेचणात्। सन्तन्धत्त् नासाधारप्यथिकियेति। श्रव च न वा श्ररे वर्वस्य कामाय सर्वे प्रियं भवत्यात्मानस्तु कामाय सर्वे प्रियं भवतीत्यादिः श्रुतिस्मृतयोऽनुकूलतर्काः। श्रन्यच मुखारिमत् प्रधानारिकं यरि स्वस्य मुखादिभागायं स्थात् तदा तस्य माचात् सन्नेयत्वे कर्म-कटैविरे छी। नहि धर्मिभान विना सुख्य भान समावति । श्रहं मुखीब्येवं मुखानुभवादिति । श्रिप च संइन्यमानानां बह्ननां मुणानां तत्कार्याणां चानेकविकाराणामनेकचैतन्यगुणकच्यनायां गीरवेष वाववादेक एव चित्रकाशरूपः पुरुषः सर्वसंद्रतेभ्यः परः क्रव्यथितं युज्यत इति । श्रनेन स्रवेण निमिनकारणतया पुरुषा-न्मानमुत्रां पृद्घार्थस्याखिलवस्तुसंदनननिमित्तत्ववचनात्। स्नत एव सभाद्युत्पद्धं पुरुषं प्रक्षत्य विष्णुपुराणादै । स्वर्थते ।

निमित्तमाबमेवारी। स्ट्यानां सर्गकर्मणि।
प्रधानकारणीभूता यता वै स्ट्याश्क्रयः॥
गुणसाम्यात् ततस्त्रसात् होत्रश्वाधिष्ठितान्त्राने।
गुणयञ्चनसम्भूतिः सर्गकाले द्विजोत्तमः॥

द्रवादिखेनज्ञाधिष्ठानं चासमाप्तपृत्तवार्थस्य संयोगमावं मुण-यञ्जनं महत्तवं कारणमया निगुणायामधानयञ्चकत्वादिति। तदेवमचाचुषाणामनुमानेन सिड्विस्ता ॥ ६६॥ इदानीं सर्व-कारणत्वीपपचये प्रक्वतिनित्यत्वमुपपाद्यते पुरुषकीटस्थाविड्यथम्।

# मृखे मूलाभावादमूखं मूलम्॥ ६०॥

वयोविश्वतितस्वानां मूलमुपादानं प्रधानं मूलश्रूत्यम्। श्वन-वस्त्वापन्या तव मूलाम्नरासस्ववादित्यर्थः॥ ६०॥ ननु।

तसादबात्तमुत्पन्नं विगुणं दिजसत्तम ।

इत्यादिना मधानस्थापि पुरुषादुत्पत्तित्रवणात् पुरुष एव मक्ततेमू जं भवत् पुरुषस्थ नित्यतया च नानवस्थाविद्यादारकतया च न पुरुषकाटस्थादानिः। तथा च स्वयते।

नकारचानमूबेाऽयं वंवारः पुरुषस्य हि।

द्रवाश्चारः।

## पारम्पर्ये प्रेकेक परिनिष्ठेति सञ्जामानम् ॥ ६८॥

श्रविद्यादिद्वारेण परम्परया पुरुषस्य जगम्मू जनारणाने अपे-किस्म निद्यादी यत्र कुत्रचिन्नित्ये द्वारे परम्परायाः पर्यवसानं भविष्यति पुरुषस्यापरिणामित्वात्। स्रतो यत्र पर्यवसानं सैव नित्या प्रकृतिः। प्रकृतिरिष्ठ मूजकारणस्य सञ्ज्ञानाविनित्यर्थः ॥ ६८॥ नन्वेवं पञ्चविंश्यतितन्त्वानौति ने।पपद्यते महनन्त्वकारणा-यात्रापेच्ययापि जञ्जतन्त्वान्तरापनेरित्याश्येन मूजसमाधानमाइ।

## समानः प्रकृतेद्वाः॥ ६८॥

बस्तुतस्तु प्रक्ततेर्मू जकारणविचारे द्योविष्टिमतिवादिने। रावयेः समानः पद्धः। एतदुक्तं भवति यथा प्रक्ततेरत्यिकः स्रूबने एवम-विद्याया स्त्रिपः। श्रविद्या पञ्चपवषा प्रादुर्भूता महातानः।

द्रव्यादिवाक्येः। त्रत एकस्या त्रवत्रयं गैएयुत्पनिर्वक्तव्या। तव त्र प्रकारेव पुरुषसंयोगादिभिरिभयक्तिरूपा गैएयुत्पनिर्युक्ता। संयोगज्ञणोत्पन्तिः कथ्यते कर्मज्ञानये।रिति कै।मैवाक्ये प्रकाति-पुरुषयोगै।एयोत्पनिसारणात्। त्रविद्यायास्य क्वापि गै।णोत्पन्य-त्रवणात् तस्या त्रनादितावाक्यानि तु प्रवाहरूपेणेव वासनाद्य-नादिवाक्यवद्यास्येयानौति। त्रविद्या च मिथ्याज्ञानरूपा बुद्धि-धर्म इति योगे स्ववित्तमतो न तन्त्वाधिक्यम्। त्रथवा द्वयोः प्रकातपुरुषयोः समान एव न्याय इत्यर्थः।

> यतः प्रधानपुरुषे। यतस्रेतस्रराचरम्। कारणं सक्तस्यास्य स ने। विष्णुः प्रसीदृतु ॥

इत्यादिवाक्येः पुरुषस्यायुत्पत्तिश्रवणादिति भावः। तथा च पुरुषस्येव प्रक्षतेरपि गाण्येवेात्पत्तिः। नित्यत्वश्रवणादित्यपि समा-निर्मात । तसात् प्रक्षतिरेवेापादानं जगतः प्रक्षतिधमस्याविद्या जगन्निमनकारणं तथा पुरुषोऽपीति सिद्यम् । यत् तु ।

> श्रविद्यामाज्जरव्यक्तं वर्गेप्रवयधर्मिणम् । सर्गेपवयनिर्मुक्तं विद्यां वै पञ्चविश्वकम्॥

इति मेा चर्षमे प्रक्षितपुरुषये। रविद्याविद्येति वचनं तत् तदु-भयविषयत्रये। पचरित्रमेव परिणामित्वेन हि पुरुषापेच्या प्रक्षति-रमतीति तस्या चिद्याविषयत्वमुक्तम्। एवमेव तस्मिन् प्रकरणे खखकारणापेच्या भूतानां कार्यजातमविद्येत्वकां खखापेच्या च खखकारणा विद्या चिति। पुरुषस्य परिणामरूपं जगहुपादानत्वं तु प्रक्रत्योपाधिकमेव कटेत्वादिव च्छुतिस्मृत्योक्षपासार्यमेवानूद्यते। अन्ययास्थू चमनण्य चुचमित्यादि चुतिविरोधापचेरिति मन्त्यम्। मायाश्रव्हेन च प्रक्रातिरेशेच्यते मायां तु प्रक्राति विद्यादिति अती। च्रक्यान्यायी च्रजते विद्यमेतत् तिद्यांच्यायो मायया सचि-कद्यः। इति पूर्वप्रकान्ममायायाः प्रक्रातिच्यप्रतावचनात्।

> वर्त्व रजस्तम द्रांत प्राक्ततं तु गुणवयम् । एतन्ययी च प्रक्रातिमाया या वैष्णवी श्रुता॥ से हितन्येतकष्णेति तस्यास्तादृखस्त्रमजाः ।

इत्यादिसृतिभ्यस् । न तु ज्ञाननाम्याविद्या मायाग्रव्हार्थे। नित्यत्वानुपपणेः । किञ्चाविद्याया द्रव्यत्वे ग्रव्दमानभेदो गुणत्वे च तदाधारतया प्रक्रातिविद्धिः पुरुषस्य निर्गुणत्वादिभ्यः । त्रय द्रव्य-गुणकमैविबच्चणैवास्माभिरविद्या वक्तव्येति चेन्न ताहक्पदार्थाः भतीनेकक्तत्वादिति ॥ ६९ ॥ नन्तेषं चेत् प्रक्रातिपुरुषाद्यनुमान-प्रकाराऽस्ति तर्षि सर्वेषामेव कथं विवेकमननं न जायने तवाह ।

#### स्विधिकारिनैविधात्र नियमः॥ ७०॥

श्रवणादाविव मननेऽप्यिधकारिणस्त्रिविधा मन्दमध्यमेशनमा द्वाते न वर्षेषामेव मननिवमः कुनकादिभिमेन्दमध्यमयोवीधः सम्प्रितपद्यानास्म्रवादित्वर्थः । मन्देदि वैद्वाद्युक्तकुनकेत्रातेने कानुमानानि वाध्यने । मध्यमेख्य बुद्वाद्युक्तरेव विद्वद्वायिख्यः सम्प्रितपद्यानानि विद्वत्वर्थाः ॥ स्वमेख्य बुद्वाद्युक्तरेव विद्वद्वायिख्यः सम्प्रितपद्यानानि कियन्ते । श्रव उत्तमाधिकारिणामेवैनादश्यम् भननं भवतीति भावः । प्रक्रतेः खरूपं गुणवान्यं प्रागेवेक्तम् । स्वस्त्रभूतादिकं स्वपिद्यमेवास्तीति॥ ७०॥ श्रवशिष्टयोभेद्यन् स्वाभ्याम् ।

#### मइदाखमाद्यं कार्यं तस्रनः॥ ७९॥

मद्दास्त्रमाद्यं कार्यं नन्त्रने। मननमत्र निस्तय-सादृत्तिका बुद्धिरित्यर्थः। H यदेनिहिस्तुनं बीजं प्रधानपुरुवात्मकम् । महत्तस्विमिति प्रीक्तं बुद्धिनस्वं नदुच्यते ॥ इत्यादिवाक्येभ्या बुद्धेरेवाद्यकार्यस्वावगमान्॥ ७९॥

#### चरमो(इङ्कार: । ७२ ।

तस्यानन्तरो यः सेऽइङ्करोतीत्वइङ्कारोऽभिमानव्यनिक इत्व-र्थः॥ ७२॥ यतोऽभिमानवृत्तिकोऽइङ्कारोऽतस्त्राक्षार्यत्वमुत्तरेषा-मुपपद्ममित्वाद्य।

## तत्कार्यत्वमुत्तरेषाम्॥ ७३॥

सुगमम्। एवं निस्नीं वाख्याय पानस्त्वाशङ्कापास्ता॥ ७३ ॥ नन्देवं प्रक्रतिः सर्वेकारणमिति श्रुतिसृतिविरोध द्रव्याशङ्काया-माइ।

# माबहेतुमा तद्वारा पारम्पर्थे(प्राणुवन्। ७४॥

पारम्पर्येऽपि साचार्हेनुलेऽप्याद्यायाः मक्षतेईनृताहक्कारादिषु मह्दादिद्वाराक्ति। यथा वैशेषिकमतेऽणूनां घटादिहेनुता द्याणु-कादिद्वारेनेत्वयः॥ ७४॥ ननु मक्षतिपुरुषयोक्तमयारेन नित्यत्वात् मक्षतेरेन कारणत्वे किं नियामकं तनाह।

# पूर्वभावित्वे दयोरेकतरस्य दाने ज्यतस्योगः॥ ७५॥

द्योरेव पुन्प्रक्रत्योरिखनकार्यपूर्वभावित्वेऽप्येकतरस्य पुरुषस्या-परिणामित्वेन कारणताद्दान्यान्यतरस्याः कारणत्वीचित्यमित्वर्थः । पुरुषस्यापरिष्णामित्वे चेदं बीजम् । पुरुषस्य संद्रत्यकारित्वे परा-येत्वापन्त्यानवस्था । श्रमंद्रत्यकारित्वे सर्वेदा मददादिकार्येषसङ्गः । प्रकृतिद्वारा परिणामकत्यने च नाघवात् तस्या एव परिणामेऽस्तु प्रचि तु सामित्वेन स्रष्टृत्वोपचारे। यथा विधिषु वर्तमानी जयपराजया राजन्यपचर्येने तत्पास्त स्रुद्धः स्रोत्तृत्वेन तत्पामित्वादिति। किस्च धर्मि ग्राइकमानेन कारणत्येव प्रक्रतेः विद्धा नान्यकारणाकाङ्काल्वि। यथा धर्मि ग्राइकममाणेन द्रष्टृतया पुरुषविद्धा नान्यद्रष्ट्राकाङ्कोति। श्रिप च पुरुषस्य परिणामित्वे कदाविद्यानि नान्यद्रष्ट्राकाङ्कोति। श्रिप च पुरुषस्य परिणामित्वे कदाविश्व क्षेत्र नान्यद्रष्ट्राकाङ्कोति। श्रिप च पुरुषस्य परिणामित्वे कदाप्रवादिकं न द्वायेत तत्रसाकं वृद्धी न वेत्वादिसंग्रयापितः।
श्रातः सदा प्रकाश्वकपत्वानपायेन पुरुषस्यापरिणामित्वं विद्धाति।
तदुक्तं योगस्रवेण सदा द्वातास्थितस्य हत्त्रस्य त्रिप्तानि।
रिणामित्वादिति। तद्वायेण च सदा द्वानविषयत्वं तु पुरुषस्थापरिणामित्वं परिद्वीपयतीति। सदा प्रकाश्वकपत्वेऽपि यथा
नैकदा विश्वप्रकाशत्वं तथा वद्धामः॥ ७५ ॥ प्रक्रतेर्युगपत्कारणत्वापपत्तये विभुत्वनिप प्रतिपाद्यति।

## परिच्छित्रं न सर्वे।पादानम्। ७६॥

सर्वे।पादानं प्रधानं न परिच्छितं यापकिनव्यथे:। सर्वे।पादान्त्रत्मक हेनुगर्भविशेषणम्। परिच्छितं नद्यस्यवादिनि। ननु मक्तनेरपरिच्छित्तवं ने।पपद्यते प्रकृतिष्ठिं सक्वादिगुणवयादिनिरिक्ता न भविन सक्वादीनामनद्वनैत्वं नद्रपत्वादित्यागानिस्वनान्। ये।गास्वभाष्याभ्यां साष्ट्रमवधृनत्वाच। नेषां च सक्वादीनां खघुत्व- चलत्वगुक्तवाद्यो धना वक्क्यमाणा विभृत्वे सिन विक्ञुन्ते स्था-दिहेनवः स्योगविभागाद्यच्य ने।पपद्यन्त इति । स्रवे।च्यते।परिच्छित्तत्वमक देशिकाभावमितयो।गात्वच्छेदकाविष्यत्व नद्रभावच्य व्यापकत्वम्। नया च जगक्कादणत्वस्य, देशिकाभावमित्योगिनावच्छेदकाविष्यत्व ।

माणस्य स्वावरजङ्गमाद्यखिखश्ररीरव्यापकत्वं माणत्वसामान्येने। च्यते माणव्यक्तीनां सर्वदेशसन्त्यात्। तद्दत् महातेर्थापकत्व-मिति। महातेरिक्रयेकत्वादिकं च साधन्यवैधन्येद्धने मितिपादिय-चानः॥ ७६॥ न केवलं सर्वे।पादानत्वात्। श्रिपित्।

## तदुत्पत्तिश्रुतेश्व। ७७।

तेषां परिक्तिः नामृत्यित्रवणाः । श्रव यदसं तत्रार्धेमित्वा-दिश्रृतिषु मरणधर्मेकलेन परिक्तिः स्थात्यन्यवगमात् । श्रुत्यन्त-रेभ्यस्येखर्थः ॥ ७७ ॥ इदानीं प्रक्तिकारणते।पपन्तयेऽभावादि-कारणतां निरस्त्रति ।

## नावसुने। वसुसिद्धिः। ७८।

श्रवस्तुनेाऽभावात्र वस्तुविड्विभावेात्यत्तिः । श्रश्रशृङ्गास्त्रगष्टु-त्यन्या माद्याद्यनुपपनेः। तददर्शनाचेत्वर्थः॥ ७८॥ नन् जग-दप्यवस्त्वेवास्तु स्वप्नादिवदिति तवादः।

#### बनाधाददुष्टकार्यजन्यताच नावसुत्वम्। ७६ ।

समपदार्थस्थेन प्रपच्छ नाधः मुखादिमनाणैनीस्ति । तथा मुख्यीतिनादेरित दुष्टेन्द्रियादिमन्यत्वनिति नास्ति देश्वस्त्यने प्रमाणाभावादित्वते न कार्यस्थावस्तुत्वित्वर्थः । ननु वाचारस्थणं विकारे। नामधेयं स्वित्तिक्वेत सत्वित्वर्थाः । ननु वाचारस्थणं विकारे। नामधेयं स्वित्तिक्वेत सत्वित्वर्थाद्वमुतिभिरेत प्रपच्छ वाधा वाधावाविद्यास्त्रदेशेषाऽपि स्वकारणेऽस्तिति चेत्र । स्वष्टुल्लासिस्त्रुन्ययानुपपच्या स्वकारणापेच्वक्सीर्यक्तपाम्त्रपरत्वात् ताद्यवाक्यानामन्यया स्वद्यादिवाक्यविरोधाः । किञ्च मुखा प्रपञ्चवाध स्वात्वाव्याद्वर्थान्यान्यम्य स्वद्यापि प्रपञ्चान्यगेत्रत्या वाधेन तद्वीत्वर्थार्थं पृतः संश्वाप्तिक्वेति । स्रतः एव वाधावाधादिन्यित्वर्थाः

वैधन्यादुपनस्माच जाग्रत्मपञ्चस समसप्रमादित्स्यत्मितिर्वन्तेन मत्याच्छे वेदान्तस्त्रवस्यम्। वैधन्यादुपनसाच न समादिवदिति नाभाव उपन्धेन्त्रेतीति। नेति नेतीत्येवं विधवान्त्रानि च विवेद्यपराप्येव न तु स्ररूपतः प्रपञ्चनिष्येपपराणि प्रक्रतेतावन्तं प्रतिषेधतीति वेदान्तस्त्रवात्। एवमन्यान्यपि वान्त्र्यानि ब्रह्ममीमांसाभायोऽस्माभिर्योख्यातानि ॥ ७९ ॥ नावस्तुने। वस्तुसिद्विदिति यदुन्नं तव हेतुमाइ।

# भावे तद्योगेन तिसिद्धिः। ५०॥

भावे कारणस्य सद्भावे तद्योगेन सत्तायोगेन कार्यसिद्धिर्घटेत कारणस्थाभावेऽसद्भावे तु तदभावात् कार्यस्थाप्यसन्तात् कथं वस्तुभूतकार्यसिद्धिः कारणस्रह्भस्येव कार्यस्थीत्तित्वादित्वथैः ॥ ८०॥ ननुत्रयापि केर्मेवावश्यकत्वास्त्रगत्कारणमस्तु किं प्रधान-कस्यनयेति तवाप्यादः।

## न कर्मण उपादानलायोगात्। ८९।

कमणोऽपि न वस्तु विद्विनिमिक्तारणस्य कमेणो न मूल-कारणत्व गुणानां द्रव्योपादानत्वायोगात्। कत्यना हि हृष्टानु-सारेणीय भवति वैशेषिकोक्तगुणानां चोपादानत्वं न क्वापि हृष्ट-मित्यर्थः। प्रव कर्मश्रव्दोऽविद्यादीनामप्युपलस्वका गुणत्वाविशेषेण तेषामप्युपादानत्वायोगात्। चस्तुषः पटलादिवद्विद्यायास्त्रोतन-गतद्रव्यत्वे तु प्रधानस्य सञ्ज्वामावभेद इति ॥ ८९ ॥ तदेवं परिणामित्वापरिणामित्वपरार्थत्वापरार्थत्वाभ्यां पुस्तक्ववोविवेको दश्चितः। इदानीं विवेकद्वानस्येवाविवेकनाशद्वारा परमपुद- षार्थहेनुसं न तु तब वैदिककर्मणां साचाड्वेतृतास्तीति यत् प्रागु-क्तमिवश्रेषस्रोभयोरिति स्रवेण तदेव प्रपञ्चयति पञ्चभिः स्रवैः।

## नानुश्रविकादपि तितादिः साधालेनादिन-योगादपुरुषार्थलम्। पर्।

श्रीपश्रव्हेन न दृष्टात् तिसिद्धिति प्रागुक्तदृष्टसमुश्रयः। गुरो-रनुत्र्यत दृष्टानुत्रवे। वेद्स्तिद्धिः। यतः कमसाध्यत्वेन पुनराष्ट्रित्त-दिप न प्रीक्तपुक्षार्थसिद्धः। यतः कमसाध्यत्वेन पुनराष्ट्रित्त-सन्त्यादृष्टम्तपुक्षार्थस्वाभाव दृष्ट्ययः। कमसाध्यस्य चानित्यत्वे त्रुतिः। तद्यथे कमिति। न कमिणान्यधमेत्वादिति स्रवेण पूर्वे कमणा बन्धा निराक्तत द्रदानीं च मोच्चा निराक्तियत दृष्ट्यपान-कक्ष्यम्। श्रन्थधमैत्वेन पूर्वे।कहेतुना बन्ध द्रव मोच्चेऽपि कमेणो हेतृत्वं निराक्ततप्रायमिति पुनराश्रद्धेव ने।हेतीति चेत्र। बन्ध-हेतृत्वेनाविवेके सिद्धे तत्पुक्षीयाविवेकजत्वेन कमेणां तदीयत्व-व्यवस्थापपनिरिति॥ ८२॥ नन्त्वे पञ्चाद्विवद्याक्षपेणोपासनास्थ-कमेणा तौर्धनरणादिकमेणा च ब्रह्मसेकं गतस्थानाष्टित्तश्रुतिः कथमुपपद्यते तवाह।

## तब प्राप्तविवेकस्थानादृत्तिश्रुतिः। ८३।

तवानुश्रविककर्मण ब्रह्मनेकागतानां यानाष्ट्रिश्चितः सा तवैव प्राप्तविवेकस्य मन्त्रस्य। श्रन्थया हि ब्रह्मनेकाद्याष्ट्रनिं प्रति-पाद्यतां वाक्यान्तराणां विरोध द्रव्यर्थः। तथापि साध्यनाष्ट्रिन-विवेकज्ञानस्यैव फर्च न तु साध्यादेव कर्मण द्रति। एतस्र बष्टा-ध्याये प्रपञ्चविष्यति। ब्रह्मनीमांसाभास्ये च तये।वाक्यान्युदाञ्च-व्यास्माभिकी।व्यातानि॥ ८३॥ कर्मणक्षु फर्च तदाह।

## दु:खार्: बं जलाभिषेकवन्न जास्त्रविमाकः। ८४।

श्रानुश्रविकात् तु शिंसादिदे विष दुःखात्मकभागेन च दुःखा इःखं दुःखधारैव भवति न तु जास्त्रविमाकाऽविवेकनिष्टक्तिदुःख-विमाकस्त्रतिहूर एव तिष्ठति । यथा जास्त्रातिस्य जनाभिषेका-दुःखानिष्टक्तिरेव भवति न तु जास्त्रविमोच्च दृख्यथः । तदुक्तम् ।

> यथा पञ्जन पञ्जास्याः सुरया वा सुराक्ततम् । भूतद्याः तथैवैकाः न यद्मैभार्षुनर्हतीति ॥

त्रूयते च ब्रह्मले। कस्थानां विष्णुपार्धदानामपि जयविजयादीनां पुनाराच्यवयोनी दुःखधारेति। कारिकया चेदमुक्तम्।

दृष्टवद्रानुत्रविकः स द्मविशुद्धिचयातिश्रययुक्तः।

इति ॥ ८४ ॥ ननु निष्कामादमाथै।गजपादिकपकर्मणे। न दुःखं मुख्युत मेरचाः पासं स्रूयत इति तवाह ।

#### काम्येऽकाम्येऽपि साध्यत्वाविशेषात्। ८५ ।

काम्ये (काम्ये च कर्मणि दुःखाद्द्यं भवति। कृतः साध्यत्या-विश्वेषात्। कर्मसाध्यस्य सन्त्रश्रुद्धदारकञ्चानस्यापि विगुणाता-कत्या दुःखात्मकत्वादित्वर्थः। न कर्मणा न प्रजया धनेन त्यागे-नैके (म्हानत्वमानश्रुदित्यादिन्युतिभ्यस्य कर्मणो न साचान्योद्धः फलमिति भावः। त्यागेनाभिमानत्यागेन। एके केचिदेवास्तृतत्व-मानश्रः माप्रवन्तो न सर्वे। श्रभिमानत्यागस्य तन्त्वज्ञाननत्यतया दुर्खभत्वादित्यर्थः॥ ८५॥ ननु भवन्यते (पि कथं ज्ञानसाध्यस्य न दुःखत्वं साध्यत्वाविश्वेषादिति तवादः।

#### निजम्त्रास्य बम्बसंसमानं परं न समानत्वम् । प्र 🗧 ।

निजमुक्तस्य खभावमृक्तस्याविद्याख्यकारणमाश्चेन यथोक्तवन्धनिष्टिन्तमाचं परमाव्यन्तिकं विवेकज्ञानस्य फलं ध्वंस्याविनाशौ
न तृ कमेण इव मुखादिकं भावक्ष्णं कार्यं येन नाश्चित्रया दुःखरं
तत् स्यात्। कमेणस्य दृष्टकारणं विना न साचादेवाविद्यानाशकत्वं
घटत इति। स्रते ज्ञानस्याचयत्वाच समानत्वं ज्ञानकमेणोरित्यर्थः। ज्ञानाञ्च पुनराष्ट्रन्तः सस्भवति। स्रविवेकाख्यकारणनाशादिति सिद्दुम्। तदेवं विवेकज्ञानमेव साचाज्ज्ञाने।पाय
इत्यक्तम्॥ ८६॥ इदानीं विवेकज्ञानस्याप साचादुपायाः प्रमाणानि परौद्धान्ते। स्रात्मा वा स्ररे दृष्ट्यः स्रोतस्यो मन्तयः
इत्यादिश्रुतिभिद्धि प्रमाणवयेणात्राज्ञानित्यवग्रस्यते। कमादिकं
त्वस्यमनस्राद्ममाणानां सुद्धादिकरमेवेति।

# द्वयोरेकतरस्य वाष्यसिद्धन्तः प्रमा तत्वाधकं यत् तत् विविधं प्रमाणम्। ८०।

श्वपित्त ष्टः प्रमानयेनाक्टो (निध्यान दित यावत्। एवं भूत-स्यार्थस्य वस्तुनः परिच्छित्तिरवधारणं प्रमा सा च द्वे वो देविष्ठ विकासियोरेव धर्मे। भवत्। किं वैकारमानस्योभयथैव तस्याः प्रमाया यत् साधकतमं फानायोगव्यवच्छितं कारणं तच विविधं बद्धामाणक्षेणे व्यथः। स्नृतिव्यावर्तनायानिधगतेति। श्वमव्यावर्तनाय विद्विति। संश्वय्यावर्तनाय व्यवधारणिति। श्वन यदि प्रमारूपं फानं पुरुषिनष्ठमानमुच्यते तदा वृद्धिष्टित्तरेव प्रमाणम्। यदि च वृद्धिनिष्ठमानमुच्यते तदा तूक्षोन्द्रयस्विकष्वादिरेव प्रमाणम्। प्रवस्तु प्रमासाद्ध्येव न प्रमातेति। यदि च प्राक्षेयवे । धे बुद्धिष्टि चिश्वाभयमपि प्रमाच्यते तदा तूत्रामुभयमेव प्रमाभेदेन मनाणं भवति। चन्तुराहिषु तु प्रमाणव्यवद्वारः परम्परयेव सर्व-येति भावः। पातञ्जलभायो तु व्यासदेवैः पुरुषनिष्ठवेश्वः प्रमे-त्युतः। पुरुषार्थमेव करणानां प्रष्टन्या फलस्य पुरुषनिष्ठताया एवाचित्वात्। श्रतोऽवापि स एव मुख्यः सिङ्घानाः। न च पुरुषवे।-धखरूपस्य निवातया कथं फलत्विमिति वाच्यम्। केवलस्य निवाते-ऽयर्थेापरक्रस्य कार्यत्वात्। पुरुषार्थीपरागसीव वा फलत्वादिति। श्रवेथं प्रक्रिया । इन्द्रियमणाजिकयाथैयसिकर्षेण जिल्लाचाना-दिना वादी बुद्देरथीकारा ष्टमिर्जायते तत चेन्द्रियसम्बक्षेजा प्रवाद्या व्यक्तिरिन्द्रियविश्विष्ठबुङ्घात्रिता नयनादिगतिपत्तादिदेखेः पिनाद्याकार व्रन्युदयादिति विशेषः । सा च व्रनिरर्थे। परक्ता प्रतिबिम्बक्ष्पेण पुरुषाक्टा सती भासते पुरुषस्थापरिणामितया बुद्धिवत् खतोऽर्थाकारत्वासस्भवात् । श्रथीकारताया एव चार्थ-ग्रहणलात्। श्रन्यस्य दुवेचलादिति। तदेनद्रस्यति जपास्फरिकः बोरिव नेपरागः किन्वभिमान इति। बागसूतं च। वृत्तिचा-रूपमितरवेति। स्नुतिरपि।

> तिसांचिइपेणे स्मारे नमत्ता वज्तुदृष्टयः। इमान्ताः प्रतिबिचन्ति नरसौव तटद्रुमाः॥

इति । योगभाष्यञ्च बुद्देः मित्संवेदी पुरुष इति मितिध्वनिवत् मित्रसंवेदः संवेदनमितिबन्दस्यात्रय इत्यर्थः । एतेन पुरुषाणां सृद्ध्यविभुचिद्रुपत्वेऽपि न सर्वदा सर्वाभासनमसङ्गः । असङ्गतया स्वतेऽधाकारत्वाभावात् । अर्थाकारतां विना च संयोगमावेषार्थ-यच्चास्यातीन्द्र्यादिस्थले बुद्धावदृष्टत्वादिति । पुरुषे च स्वस्ववृद्धि-इनीनामेव मितिबनापेणसामस्थीनित फलबलात् कस्यते । यथा

इपवनामेव जन्नादिषु प्रतिबिचनसामध्यं नेतरस्वेति। इपवर्ष च न सामान्यतः प्रतिबिचप्रयोजकं शब्दस्यापि प्रतिश्वनिक्पप्रति-विमद्रशैनात्। त च शब्दजन्यं शब्दामारमेव प्रतिध्वनिरिति बाच्यं स्फारिकची हिळाहेरपि जपार्वा सक्षेजन्यतापच्या मितिः बिल्विमच्यात्विद्वानाचतेरिति। प्रतिबिन्द्यु बुद्देरेव परिचान-विश्वेषो विमाकारी जलादिगत रूति मनायम्। केचित् तु इनी प्रतिबिन्तितं सदेव चैतन्यं हिन प्रकाश्यति तथा हिनगतप्रति-विमा एव हकी चैतन्यविषयता न त् चैतन्ये हित्तप्रतिविमीऽस्त्री-त्याजः । तर्मत्। उपद्धितशास्त्रविरोधेन केवनतर्वस्थामयाजक-त्वात्। विनिगमनाविरहेण इत्तिचैतन्यये।रत्येन्यविषयतास्त्र-सन्त्रसरूपतयान्योन्यश्चित्रन्योन्यप्रतिबिन्नसिङ्गेश्व। बाह्यस्थलेऽथा-कारताया यव विषयतारूपत्वसिङ्यान्तरेऽपि तत्त्रदश्चाकारताया एव विषयतात्वीचित्याचेति। ये तु तार्किका चानस्य विषयतां नेन्द्रनि तनाते ज्ञानवातीनामन्गमकधर्माभावेन घटविषयकः परविषयकं ज्ञानिमत्याद्यनुगतव्यवद्यारानुपपत्तिः । केचित् तु तार्किका अनयैवानुपपच्या विषयतामितिरिक्तपदार्थमाञ्जः। तद-प्यसत्। त्रनुभूयमानामधीकारतां विद्याय विषयतामारकत्यने गीरवादिति। ननु तथापि खखेापाधिष्टनिरूपैव ष्टनिचैतन्ययो-रन्येान्यविषयतासु स्रोपाधिष्टत्तिलेनेवानुगमादसमाकारास्त्रमिन-बिम्बद्दयेनेति चेत्रं। प्रतिबिनं विना सत्त्वस्थापि दुवेचलात्। खत्वं चि खभुक्तष्टिनिवासनावस्त्रम्। भागस्य ज्ञानम्। तथा च विच-यताबच्चणस्य विषयमामग्रीघटितत्वेनातात्रयः। तस्ताद्चैतन्त्र-चैतन्ययारन्यान्यविषयतारूपे। त्यान्यस्मित्रन्यान्यप्रतिविनः सिद्धः। श्रिकन्त योगवातिके दृष्टवानिति दिक्। श्रवाथं प्रमावादि-विभागः ।

#### । वधमाऽध्यायः ८८ स्वम् ॥

प्रमाता चेतनः शुद्धः प्रमाणं द्यमिरेव मः।
प्रमार्थाकारद्वभीनां चेतने प्रतिविचनम्।
प्रतिविच्नितद्वभीनां विषया मेय उच्यते।
साद्याद्वभैनरूपं च साद्यितं वद्यति खयम्।
च्रतः स्थात् कारणाभावाद्वभीः साद्येव चेतनः।
विष्यादेः सर्वेसाचित्वं शै।णं जिङ्गाद्यभावतः॥

#### इति। ८७॥ ननु।

į

यथा प्रकाशयायेकः क्षत्स्तं चेकिनमं रिवः। चीर्च चीर्वी तथा क्षत्स्तं प्रकाशयित भारत॥

द्रव्यादिवाक्येषूपमानादि मक्तातिपुरुषविवेके ममाणमुपन्यस्तं तत् कथमुच्यते विविधमिति तवादः।

#### तिसद्भी सर्वसिद्धेनीधिकासिद्धिः॥ दय ॥

विविधममाणिषद्वीः च सर्वस्यार्थस्य सिद्देने प्रमाणाधिकां चिद्धति गौरवादिवार्थः। श्रत एव मनुनापि प्रमाणवयमेवे।प-न्यस्तम्।

> प्रत्यद्यमनुमानं च शास्त्रं च विषयागमम्। वयं सुविदितं कायं धर्मशुद्धिमभीस्नृता ॥

इति। छपमानैतिद्यादीनां चानुमानशब्दयोः प्रवेशः। श्रनुप-खब्यादीनां च प्रत्यचे प्रवेश इति। छत्तवाक्ये चेदमनुमानमभि-प्रेतम्। श्रापादत्तजमस्तवं क्षत्रस्तं खर्यातिरिक्तेनेनेन प्रकाशं खयमप्रकाशत्वात् वैज्ञेक्यविद्यति। तेजश्चितन्यसाधारणं च प्रकाश्यवमप्रकाशत्वात् वेज्ञेक्यविद्यति। तेजश्चितन्यसाधारणं च प्रकाशत्वमखण्डीपाधिः प्रकाशव्यवद्यारिनयामकत्त्रया सिद्ध इति। ॥ प्रविधानिष्ठा प्रमेति मुख्यसिद्धान्तमात्रित्य प्रमाणानां विश्वेष्य स्थापानां विश्वेष्य

## यत् सम्बद्धं सत् तहाकारे । ज्ञे विश्वानं तत् प्रत्यचन् ॥ प्रदे ॥

#### योगिनामनाच्चप्रत्यचलात्र देखः॥६०॥

ऐन्द्रियकप्रत्यच्चमेवात बच्चं यागिनस्वात्वाद्यप्रत्यच्चकाः। स्रतेर नेक्करोचेर न तत्प्रत्यचेऽत्याप्तिरित्ययः॥ ८०॥ वास्तवं समा-धानमाइ।

#### चीनवसुचआतिशयसम्बन्धाद्वादेषः॥ ६९॥

श्रयवा तद्पि बद्धमेव तथापि न देखे। नायापिः। यते। बीनवस्तुषु बद्धयेगजधर्मजन्यातिश्रयस्य येगिविश्वस्य सम्बन्धे। घटत इत्यर्थः। श्रव बीनश्रदः पराभिमेतासिक्षष्टवाची सन्तार्थे-वादिनां द्यतीतादिकमपि सरूपते। उत्तीति तत्यम्बन्धः सस्भवेदिति स्ववित्रविषक्षद्येषु सम्बन्धदेत्विधया बद्धातिश्ययेति विशेषणम्। श्रातश्यस्य व्यापकत्वं द्यत्तिम्बन्धकतमेगिनद्यत्यादिस्थेति। इदं चाव।वधेयम्। यत्यमञ्जं सदिति प्रवस्त्वे बुद्धेर्यस्तिकर्षस्यैव प्रत्यसहेतुतालाभात् प्रत्यस्वामान्ये बाद्यार्थमाधारणे बुद्धार्थ-सन्निकर्षे एव कारणम्। इन्द्रियसं सक्षेणस्तु चान्तुषादिप्रत्यस्तेषु विश्वस्थैव कारणानि। नन्नेविनिन्द्र्यसन्निकष्येगाञ्जधमाद्यभावे-ऽपि बुद्धा बाद्यार्थप्रत्यस्थापानः। नेवम्। तमः प्रतिबन्धेन तदानीं बुद्धिचल्यस्य दृन्यस्थावात्। तस्र तमः कदाचिद्र्येन्द्रिययोः सन्निकर्षेण कदाचित्र योगञ्जधर्मेणापसायेते। श्रञ्जनसंयोगेन नयनमा-लियवत्। न चैवं तद्वेतारेव तद्क्तिति त्यायेनेन्द्रियसन्निकर्षादे-रेव बाद्यार्थप्रत्यस्थानान्ये हेतुतास्तिति वाच्यं सुष्प्रादेश तमसे। बुद्धप्रत्तिप्रतिबन्धकत्वसिद्धेः।

> सन्ताञ्जागरणं विद्याद्रञसा स्वप्नमादिशेत्। प्रसापनं तु तमसा तुरीयं विषु सन्ततम्॥

द्रत्यादिसृतिभ्यः सुषुष्ठादै। ष्टिनप्रतिबन्धकान्तरासस्यवाद्यः। यत् तृ शुष्क्रतार्किकाः
सुषुष्ठी ष्टन्यनृत्पादार्थं द्वानसामान्ये त्वस्मनायोगं कारणं कस्य-यन्ति । तदसत् । त्वानिद्रये। त्यन्तेः प्रागपि केवलबुद्धाः स्वयस्यवः सर्वप्रत्यस्त्रत्रवणात्। त्वस्मनायोगानृत्पादेऽपि तमस् एव निम्नन्ताया वक्तव्यत्वाद्यः। केवलतर्कस्याप्रतिष्ठादे। प्रश्चलत्वाद्येति दिक्। ॥ ८९॥ नन् तथापीत्ररप्रत्यस्तेऽव्याप्तिः तस्य नित्यत्वेन सम्वक्षाः जन्यत्वादिति तवादः।

## र्श्वरासिद्धेः। ८१।

र्श्यरे प्रमाणाभावात्त होष रत्यनुवर्तते। श्रयं चेश्वरप्रतिषेध एकहेशिनां प्राटवाहेनैवेति प्रागेद प्रतिपादितम्। श्रन्यथा श्रीश्वराभावादित्येवे।च्येत। र्श्यराभ्युपगमे तु सन्निकषेजन्यजा-तीयत्वमेव प्रत्यच्चच्चणं विवच्चितं साजात्यं च ज्ञानत्वसाचाद्याप्य- जात्वेति भावः॥ ८२॥ श्रृतिसृतिभ्यां कथमीशे न सिङ्गृतीत्या-काङ्ग्रायां तर्कविरोधं खीकिकमेव बाधकमाइ।

# मुक्तबद्दयारन्यतराभावात्र तिसद्धिः। ६३।

र्इम्बरेर्डाभमतः विकं केश्रादिमुक्तो वा तैवेद्वी वा। श्रन्यतरस्या-ध्यसमानाचित्ररिविद्विरित्ययः ॥ ८३॥

#### उभययाप्यसलारतम्॥ ६४॥

मुक्तत्वे वित स्रष्टृत्वाद्यस्यमत्वं तत्प्रयोजकाभिमानरागाद्यभा-वात्। बद्दत्वेऽपि मृदत्वास स्रष्ट्यादिसमत्विमत्वर्थः । ८४॥ नम्बे-वमीत्र्यरमितपादकत्रुतीमां का गतिस्वदासः।

#### मुक्तात्मनः प्रशंसा उपासासिद्दस्य वा। ६५॥

यथाये। गं काचित् श्रुतिमृक्तासमः केवलास्त्रमान्यसः श्रेयता-भिषानाय स्तिषिमानिश्ययेण स्तुतिरूपा प्ररोचनाथा। काचित्र सञ्ज्ञस्पूर्वेकस्वष्टृत्वादिप्रतिपादिका श्रुतिः सिङ्ग्ध ब्रह्मविष्णु हरा-देरेवानित्येश्वरस्थाभिमानादिमते। ऽपि गोणानित्यत्वादिमक्तांक-स्त्रत्वाद्युपासापरेत्वर्थः ॥ ८५॥ ननु तथापि प्रक्तत्वाद्यस्त्रिलाधिष्ठा-द्वतं श्रूयमाणं ने।पपद्यते लेकि सङ्गुत्यादिना परिणमनस्तिवा-धिष्ठाद्यत्वयवहारादिति तनाइ।

## तत्तिवानादिविष्ठादलं मिष्यत्। ८६।

बदि सङ्गत्येन स्वष्ट्रत्वमधिष्ठाद्यत्वमुन्यते तदार्थ दीषः स्वात्। श्रद्धाभिस्तु पुरुषस्य सम्विधानादेवाधिष्ठाद्यतं स्वष्ट्रत्वादिरूपीम-त्यते मणिवत्। यथायस्त्राम्मणोः साम्निध्यमानेण श्रद्धानिष्क्रार्थे-कृत्वं न सङ्गत्यादिना तथैवादिपुरुषस्य संयोगमानेण प्रक्रतेमे सन्त- क्षेण परिसम्बन्। इर्मेव म होत्वाधिस्यष्टृत्वनित्ययेः। तया चेक्तम्।

> निरिच्छे पंखिते रत्ने यथा लेखः प्रवर्तते। पनामावेण देवेन तथा चायं जगज्जनः ॥ चात चात्मनि कटेल्वमकटेलं च पंख्यितम्। निरिच्छलादकतीसी कता सम्निधिमावतः॥

इति। त्रेक्ष मड स्थानिकारिमुनिखु कूरं प्यितिवतीति-वहीणी महातेरासम्बद्धतरगुणसंयोगात्। प्रथवा बुह्निपूर्वे स्टि-विषयमेताहण्याक्यजातं न त्याद्सगपरं तस्याबुह्विपूर्वेकत्व-स्वारणादिति भावः। यथा कीर्मे।

> इत्येष प्राक्ततः सर्गः सङ्ग्रीपात् कथिते। सथा। स्त्रबुड्डिपूर्वेकस्त्येष ब्राह्मीं सृष्टिं निवेष्यत ॥

इति । श्रस्य च वाक्यस्यादिपुरुषवृद्धान्यत्वेन सङ्कोचे गारव-मिति ॥ ८६॥ न केवनं सगादावेव पुरुषस्य संयोगमानेण स्वष्ट्र-त्वादिकमि त्वत्येष्वपि सङ्कल्यादिपूर्वकेषु भूतादिष्विखिनेषु विशेष-कार्येष्वपि सर्वपुरुषाणामित्या ह ।

# विशेषकार्येष्वपि जीवानाम्। ८०।

श्रीव जीवश्रव्यां सित्रधानादित्यनुषज्यते। श्रामः करणोपनिश्चितः
स्मेव जीवश्रव्यार्थेलं षष्ठाध्याये वच्छाति तथा च विश्वेषकार्ये
विसर्गास्ये यष्टिस्टाविप जीवानामनाः करणप्रतिविध्यात्रेनः
नानां सित्रधानादेवाधिष्ठाटलं न तु केनापि व्यापारेण क्रूस्थः
चिन्नावरूपलादित्यर्थः ॥ ८७ ॥ ननु चेत् सदा सर्वेश्च ईत्रदेश
नास्ति तर्हि वेदान्तमहावास्त्रार्थस्य विवेषस्थोपदेशेऽत्थपरम्पराः
सङ्ग्वयामानास्थं मस्ज्येत तवाह।

1

# सिङ्गरूपवाङ्गलादाक्यार्थापदेशः॥ ८ ८॥

हिरण्यगभादीनां विद्वरूपस्य यथार्थस्य बेाहुत्वात् तद्दक्तृकायुर्वे-दादिमामाण्येनावधृताचेषां वाक्यार्थे।पदेशः ममाणमिति शेषः। ॥ ८८॥ नन् प्रवस्य चेत् विद्विधिमावेण गाणमिष्ठाष्टत्वं तर्हि मुख्यमिष्ठाष्टत्वं कस्येत्याकाङ्गायामादः।

## अन्तःकरणस्य तदुञ्जितित्वाद्वीच्वदिधिष्ठा-ष्टत्वम्॥ ६६ ॥

च्रानः करणसान् पचरितमधिष्ठाव्यं सङ्कत्यारिद्वारकं प्रत्येत-व्यम्। नम्बिष्ठाष्टलं घटाद्वदचेतनस्य न युक्तं तनाइ। बेाइ-वत तद्ञ्चि वित्वादिति । श्रनः करणं हि तप्त बे इवचेतने।-ज्ञानितं भवति। श्रतन्तस्य चेतनायमानतयाधिष्ठाद्यतं घटा-दिवाष्ट्रममुपपद्यत इत्यर्थः। नन्वेवं चैतन्येनानाः करणस्योज्ज्वजने चितेः राष्ट्रित्वमग्निबदेव स्थादिति चैत्र। नित्योक्तवचैतन्यसंयोग-विशेषमाबस्य संयोगविशेषजन्यचैतन्यप्रतिबिनस्यैवान्तः करणोज्ज्व-जनकपत्वात्। न तुचैतन्यमनाः करणे सङ्कामित येन सङ्गिता स्थात्। अग्नेरपि हि प्रकाशादिकं न ने हे चङ्कामित । किन्त्वग्नि-याग्रविशेष एव ले इस्योज्ज्वनमिति। नन्वेवमिप संयोगेन परि-णामित्वमिति चेन्न मामान्यगुणातिरिक्तधर्मेत्यनावेव परिणाम-व्यवहारादिति। श्रयं च संवेशाविश्रेषे। उनः करणस्वैव सन्त्वोद्देक-रूपात् परिषामाङ्गवतीति फलबलात् कल्यते पुरुषस्थापरिषा-मिलेन संयोगे निज्ञमिनकविशेषासस्भवादिनि । श्रयमेव च संयोगिवशेषो बङ्खाताने।रन्ये। ज्यमितिबन्दने हेतुः। ननु प्रति-बिमहेन्त्रया संयोगिविशेषावश्यकत्वे प्रतिबिमक्ष्यना व्यथा प्रति- बिन्दकार्यस्वार्यज्ञानारे: संवागिवश्रेषारेव सस्भवादिति। मैवम्। बुद्दी चैतन्यप्रतिविक्तस्रीतन्यद्शैनामं कल्यते द्पेषी मुखप्रतिविक्वत्। श्रन्यथा कर्मकर्रेविरोधेन खस्य वाचात् खर्श्यनानुपपनेः। श्रव-मेव च चित्रातिबन्धेः बुद्धैः चिच्छायापनिरिति चैतन्याध्यास इति चिदावेश इति चीच्यते। यस चैतन्ये बुद्देः प्रतिबिनः स चारूछः विषयैः यह बुद्देभीनार्थनिकाते। अर्थाकारतवैवार्धग्रहणस्य बुद्देः खाने इष्टतिन तां विना संयोगविश्वेषमाने णार्थभानस्य पुरुषे उप-मी चित्यात्। अधाकारसीवार्षयक्षणशब्दार्थत्वाचेति। पंचार्थाः कारः पुरुषे परिणामे। न ससावतीत्वर्थात् प्रतिविमरूप एव पर्व-वस्रातीति दिक्। स चायमन्याद्यमितिबनी बेरमभास्ये व्यासदेवैः विदुर्शनातः । चितिशक्तिरपरिचानिन्धप्रतिवस्तुता च परिचानिन्धर्थे प्रतिसङ्गानीव तद्वृत्तिमनुपर्तात तस्यास्त्रपात्रचैतन्योपग्रहरूपाया बुद्धिष्टमेरनुकारिमाननया बुद्धिष्टन्यविद्यिष्टा दि ज्ञानष्टिमिरित्या-खायत इत्यादिना। योगवातिके चैतद्विखरते। खाभिः प्रतिपादि-तम्। किम् तु बुद्धिगतया चिच्छायया बुद्धेरेव वर्वायद्माखत्व-निक्शिट्रिभिष्पानस्य वामानाधिकरण्यानुभवादन्यस्य ज्ञानेनान्यस् मष्टन्यनाचिन्याचेत्वाच। तदाकाचानमूजकत्वादुपेचणीयम्। एवं हि बुद्धेरेव चाटले चिद्वसाना भाग द्वागानिस्वद्यविरोधः पुरुषे प्रमाणाभावस्य पुरुषिक्षुत्रस्य भागस्य बुद्दावेव सीकारात्। नं च प्रतिबिन्नान्यथानुपपच्या बिन्नभूतः पुरुषः सेत्य्यतीति वाच्यम्। ष्यन्योऽन्यात्रयात् प्रवन्धिनम्बिह्या बुद्धिस्वचैतन्यस्य प्रतिबिन्नता-विद्धिः प्रतिविन्नताविद्धाः च तत्प्रतियागितया विन्वविद्धिरिति। श्रमानाते च चाटतया प्रविश्वननारं तस्य चेयत्वान्यथानुप-पुन्या प्रतिविक्तिवृद्धाः नान्योऽन्याश्रयः । श्रथ वृत्तिवाचित्या विम्बर्पियोतनः पिञ्जातीति चेत् तर्षि वाचिण एव प्रमाखलमप्य-

1-

ţ.

चितम्। छभयोद्याद्यस्यक्यमे गैरियात्। ष्ट्रित्यानघटद्यानबोः सामानाधिकरण्यानुभवाद्य। किन्द्वेवं सित बुद्धेरेव भोक्नुत्वे भेरिक्नुन्न । प्रथ बुद्धिगतिष्क्वायाक्ष्येण सम्म्येन विम्नस्येव द्यानं न तृ चिता बुद्धि-प्रतिविन्तः कल्यतः इत्येतावन्यावे चेत् तस्याद्यये। वर्ण्यतः। तद्य-सत्। स्यादेः सप्रतिविन्यक्ष्यसम्म्येन जलादितत्स्यवस्तुभासकत्या-द्र्यानात्। किरण्येदेव तदुभयभासनात्। मक्सरीचिकादे। तु साध्यस्तजलादिभासकत्वं द्रष्टमेवेति इष्टानुसारेणास्याभिद्यिते। बुद्धिप्रतिविन्य एव नवार्थभानक्षेत्रत्या सम्म्यः कल्यित इति। यद्या-क्षान्यस्य द्वानेनान्यस्य प्रवृत्यमुपपितिति। तद्पि न। प्रकर्तुर्राप् प्रस्तिविन्य एव नवार्थभानक्षेत्रत्या सम्म्यः कल्यित इति। यद्या-क्षान्यस्य द्वानेनान्यस्य प्रवृत्यमुपपितिति। तद्पि न। प्रकर्तुर्राप् प्रस्तिवान्यस्य द्वानेनान्यस्य प्रवृत्यमुपपितिति। तद्पि न। प्रकर्तुर्राप् प्रस्तिवान्यस्य द्वानेनान्यस्य प्रवृत्यमुपपितिति। सुद्देः सद्यस्येन देविक्रया-यामिवानापि संयोगविद्यसायत्वात्। सुद्देवं नियानकत्वादिति॥ ८८ ॥ प्रस्वस्वप्रमाणं लक्षयित्वानुमानं लक्षयित्।

#### प्रतिबन्ददयः प्रतिबद्धचानमनुमानम् ॥ ९ ० ० ॥

प्रतिबन्धेः व्याप्तियौ।प्तिदर्शमाञ्चापकञ्चानमनुमानं प्रमाणिनिव्यर्थः। श्रनुमितिस्तु पै।क्षेयो बेश्व र्रात ॥ ९००॥ श्रन्द्रममाणं वस्त्रयति॥

#### बाप्रापदेशः शब्दः॥ ९०९॥

शामिर्व वेश्यिता वेदस्यापेशक्षेयतायाः पञ्चमाध्याये वस्य-माणात्वात्। तथा च येश्यः शब्दसाष्ट्रायं ज्ञानं शब्दास्यं प्रमाण-मित्यर्थः। पानं च पेशक्षेयः शब्दे। वेश्व इति ॥ १०१॥ प्रमाण-प्रतिपादनस्य स्वयमेव प्रतिमाहः॥

### सभयसिद्धिः प्रमाणात् तदुपदेशः॥ ९०२॥

डभवीरात्मानात्मनार्विवेकेन सिद्धिः प्रमाणादेव भवति । श्वत-स्तस्य प्रमाणस्थापदेशः क्षत इत्यर्थः ॥ १०२॥ तत्र येनानुमान-विश्वेषेण प्रमाणेन मुख्यतोऽत प्रक्षतिपुरुषी विविच्य साधनीया तद्वर्णयति ।

# सामान्यते। इष्टादुभयसिद्धिः॥ ९०३॥

अनुमानं तावत् विविधं अवति । पूर्ववत् शेषवत् रामान्यते। इष्टं चेति । तब प्रवाचीक्षतजातीयविषयम् पूर्ववत् । यथा धूमेन बच्चानुमानम्। बिच्चानीयो हि महामसाही पूर्व मत्यक्षीक्षतः। व्यातरेकानुमानं श्रेषवत् शेषोऽपूर्वाऽष्टीऽस्य विषयत्वेनास्तीति शेष-वत्। अप्रसिद्धसाध्यकमिति यावत्। यथा प्रथिवीत्वेनेतरभेदानु-मामम्। प्रथिवीतरभेदी हि प्रामिश्वः। सामान्यते इष्टं च तदुभय-भिन्नमनुमानम्। यत सामान्यतः प्रव्यचादिजातीयमादाय व्याप्ति-चडात् पचर्यमेताबबेन तद्जातीयोऽप्रत्यचाद्ययः विश्वति। वया रूपादिचाने क्रियाखेन करणवन्यानुमानम्। श्रव हि एथि-बीत्वादिजातीयं कुठारादिकरणमादाय व्याप्तिं मृहीत्वा तद्विजा-तीयमतीन्द्रयं चानकरणमिन्द्र्यं साध्यत इति। तत्र सामान्यते। इष्टाइनुमानाद्वयोः प्रकातिपुरुषयोः चिद्विरित्यथैः। तत्र प्रक्रतेः वामान्यते। इष्टमनुमानम्। यथा महत्तवं मुखदुःखमे। इधमैक-ट्रबोपादानकं कार्येत्वे सित मुखदु:खमाइधर्मकत्वात् मुवर्णाद्ज-कुष्डलादिवदिखादि । पुरुषे तु यद्ययनुमानापेचा नास्ति सर्व-समातवात् तथापि प्रहात्यादिविवेके सामान्यते। इष्टमेवापेच्यते। मद्यथा। प्रधानं परार्थे संहत्य कारित्वाहुइ।दिवदिनि। चि प्रवासिवं देशास्त्रयं मृहादिषु मृहीत्वा निद्वजानीयः

पुरुषः मधानादिपरत्वेनानुमीयने। देश्वादीनां च भेरकृत्वमिवेने केन माग्गृशीर्तामत्वभयसिङ्घिरिति॥ ९०३॥ वा ममाणस्य फस-भूता ममाव्यसिङ्गिकका तथा पुरुषस्य परिणामापिक्तित्वा-स्वाद्यां तस्याः स्वरूपमारः।

### चिद्वसाना भागः॥९०४॥

पुरुषस्को चैतन्ये पर्यवसानं यस्यैताहशो भागः विद्विरिक्षयः। बहुँभागस्य वावर्तनाय चिद्वसान द्रति। चितः परिणानित्वस्वभृत्वादिश्रक्कानिरासायावसानपदम्। चितः भागस्य
स्क्पे पर्यवसितत्वाद्य काटस्थादिहानिरित्याश्यः। तथाहि
प्रमाणात्यद्यन्याकृष्ठं प्रक्रतिपुरुषादिकं प्रमेयं द्वन्या सह पुरुषे
प्रतिविन्तितं सङ्गासते। स्रते। स्योपरक्षद्रचिप्रतिविन्ताविन्त्याश्यः सकपचितन्यमेव भानं पुरुषस्य भागः प्रमाणस्य च प्रसिनित। तत्रस्य
पनिविन्तक्षेणार्यसम्बन्धे द्वारत्या द्वनीनां करणतिनित। तद्रसं
विद्यपुरुराणे।

गृषीतानिर्व्हियैरथानाताने यः प्रयक्कति। श्रनाःकरणक्षाय तसी विश्वाताने नमः॥

इति। राचो हि करणवर्गः खामिने भीम्यजातं समर्पेयतीति हर्षामित। भीगणव्दार्थस्थाभ्यवहरणम्। श्वात्मवास्करणमिति वावत्। स च देशदिचेतनान्नेषु साधारणः। विशेषस्वयम्। श्वपरिणामित्वात् पुरुषस्य विषयभीगः प्रतिविन्वादानमात्तम्। श्वन्येषां तु परिणामित्वात् पुष्ट्यादिरपीति। श्वयमेव च परिणाम-रूपः पारमार्थिको भीगः पृक्षे प्रतिषञ्जाते बुद्धेभीग इवात्मनी-स्वादिभिरिति मन्तव्यम्। श्रस्मिन् स्वते पुरुषस्थापि प्रख्याप्यता विद्वा चिद्ववानतावा एवे। भयविद्वित्ववचनादिति ॥ ९०४ ॥ ननु कतुरेव वे। के कियाफबभागी इष्टः। यथा वच्चरत एव वच्चारे। त्य-दुःखभाग इति । तत् कथं वृद्विक्वतभनीदिफखख्य वृद्धाद्वात्मि-काया प्रथीपरक्रवृद्धिक्षेभीगः पुक्षे चटेतेत्वाशक्कायामाइ ।

# सकर्तरपि फलोपभोगे। प्राचनत्। २०५।

बृद्धिकर्म पानस्थापि हमेरप्रभागस्य दक्तेरपि पुरुषस्य वृक्तः।
प्रसाद्यवत्। यथान्यक्षतस्याद्याद्यादेरप्रभागा राच्चा भवति तद्रदिखर्थः। प्रविवेकस्य स्वसामिभावस्य वा भागिनवामकत्यात् तु
मातिमस्युः। वृष्यदुःखादेः कर्म पानत्यस्य वृद्धिगतं कर्मपानं पुरुषो भुद्धः दृख्यक्तम्॥ १०५॥ द्रदानीं पुरुषगतभागस्यवेव कर्म पानत्यं सीक्षत्य वृद्धिकर्मणा पुरुष एव पानमृत्यद्यत द्रति मुख्यविद्याननादः।

# अविवेकादा तिसंदेः कर्तुः फलावगमः॥ ९० €॥

श्राया कर्तर फलमेव न भवति मुखं भुद्धीयेत्यादिकामनाभि-भीगसीव फलतात्। श्राते भोक्तृनिष्ठमेव फलं भवति श्रास्त-विहितं फलमनुष्ठातरीति। श्रास्त्रेषु कर्तुः फलावगमस्तु तिसिद्धेर-कर्ष्टेनिष्ठाया भोगास्त्रसिद्धेः कर्ष्टेबृह्यविवेकादित्वर्थः ॥ योऽष्टं करोमि स पवाष्टं भुद्धा दृति चि सीकिकानुभव दृति। या च सुखं ने भूयादित्वादिकामना सा पुना ने भूयादितिवत् फलसाध-नत्वेनेवापपद्यते। भोगस्तु नात्यस्य साधनम्। श्रातः स एव फल मिति मुख्यः सिद्धान्तः। भोगस्य पुक्षस्रक्षस्त्रिपि वैश्वेषिकाषां मते श्रीववत् कार्यता वेष्या सुखाद्यविक्तिरोते भोगत्वात्। श्रीसंस्त्र भोगस्य फलस्वपचे दुःस्त्रभेगाभाव एवापवर्गा वेष्यः।

「しない」 ノール

श्रयवा भाग्यताक्षपञ्चत्वसम्बन्धेन मुखदुःखाभावयारेव पाखत्वमस्तु
तेन समन्धेन धनादेरिव सुखादेरिप पुरुषिनष्ठत्वादिति॥ १०६॥
तदेवं प्रमाणानि प्रमाणपाखभूतां प्रमेयिविद्धिं च प्रतिपाद्य प्रमेयसिद्धेरिप पाखनारः।

# नाभयं च तत्त्वाखाने। १००।

प्रमाणेन प्रक्षतिपृष्ठवयोत्तात्वाकाने तत्त्वसाचात्तारे सत्युभयमिष स्वदुःखे न भवतः। विद्वान् इषेशोकी जहातीति त्रुतेन्थैायाचेत्वर्थः॥ ५००॥ सङ्घोपता विवेकेनानुमापिता प्रक्षतिपृष्ठियो तवोः प्रक्षतिपृष्ठवयोरनुमानेऽवान्तरविशेषा इतः परमध्यायसमाप्तिं यावद्विष्ययोत्त्वन चारी प्रक्षत्त्वाद्यनुमानेष्ठनुपलस्मवाधकमपाकरोति।

# विषयोऽविषयोऽप्यतिहूराहेई।ने।पाहानाभ्या-निन्द्रियस्य ॥ १०८॥

इन्द्रियानुपलभ्यतामानतो घटाद्यभाववत् प्रत्यचेण चार्वाकः प्रक्रत्याद्यभावः साधियतुं न श्रक्यते यता विद्यमाने। प्र्यत्र इन्द्रियणां कालभेरेन विषयोऽविषयः भवति । च्रतिद्रुरत्वादिरोः वात्। इन्द्रियचातेन्द्रियश्चाभ्यां चेत्वर्थः । सामग्रीसमवधाने सत्व-नुपलस्मस्यैवाभावपत्वच्चेतृता । प्रक्रत्याद्युपलस्मे तु वद्यमाणप्रति-वन्धाः सामग्रीसमवधानिमिति भावः । च्रतिदूराद्यः देषा विश्रिष्य कारिकया परिग्राणिताः ।

म्त्रातिहरात् वामीप्यादिन्द्रियघातास्त्राने। द्वास्त्रामात्। वीक्रयाद्यवधानादिभभवात् वमानाभिद्याराच्यः॥

इति । समानाभिद्वारः सजातीयसंवलनम्। यथा माहिषे

गयमित्रणान्माहिषस्ताग्रहणमिति ॥ ९००॥ नम्बितदूरस्वादिषु मध्ये प्रक्रत्याद्युपलस्मे किंप्रतिबन्धकमिति तवाइ।

# योच्च्यात् तदनुपचिक्यः । ९०८ ।

तथाः पूर्वेक्तयोः प्रक्रातिपुरुषयोरन्पर्याद्धिः । स्वातः च नाणुत्वम् । विश्वयापनात् । नापि दुरुष्ट्वादिकम् । दुवेचत्वात् । किन्तु प्रव्यच्चप्रमाप्रतिवान्धका नातिः । योगजधमैस्य चोनेजकत्या प्रक्रातिपुरुषादीनां प्रव्यच्चप्रमा भवति । नातिसाद्धयं च न देशवावद्दम् । श्रयवा निरवयवद्द्यत्वमेवाव स्वद्धातं योगजध्यभिश्चोनेजक एवेति ॥ १०९ ॥ नन्वभावादेवान्पर्वाद्धिसम्भवे किमयं सैक्त्यं कर्यते । श्रयया च श्र्श्रश्चादेरिप सैक्त्यादनुष्पर्वाद्धः (कं न स्वादिति तवाइ ।

# कार्वदर्शनात् तदुपस्थेः॥ ९९०॥

कार्यान्ययान् पपत्त्या प्रक्रत्यादि विद्वी सत्यां तेषां स्रत्यात्वं करूयते । स्रनुमानात् पूर्वे च स्रत्यात्वादिवंशयेनाभावानिषया-दनुमानम् पपद्यतः इत्यर्थः॥१९०॥ स्रव शक्कते ।

# वादिविप्रतिपत्तेखदसिद्विरिति चेत्। ९९९।

ननु काँ चेदुत्पन्नेः प्राक्षिद्धं स्थात् तदा तदाधारतया नित्या प्रक्रातः सेत्याति कार्यभाहित्येनेव कारणान्मानस्य वद्धा-माणत्वात्। वादिविप्रतिपन्नेस्तु सत्कार्यस्यैवासिद्धिरिति यदौ-त्यर्थः॥ १९९॥ श्रभ्युपेत्य परिहरति।

तथाप्येकतर्द्वधा एकतर्सिद्देनीपखापः॥९९२॥ मास्तु सत कार्वे तथाप्येकतरस्य कार्यस्य द्वष्टान्यतरस्य कार- णस्य सिद्धेरपचापे। नास्त्रीवेति नित्धं कारणं सिद्धमेव तत एव च परिणानिनः सकाधादपरिणानितया पृक्षस्य विवेकेन मोच्चोपः पणिरित्स्यः। अनेनैवाभ्युपगनवादेन वैश्वेषिकाद्यान्तिकशास्त्रं प्रवर्तते। स्रते। चलार्थवादिश्रुतिस्तृतिविरोधेऽपि तेषार्भः शास्त्रदेषुप्रामास्त्रीति मन्तव्यम्॥ ९९२॥ परमार्थतः परिचारः माइ।

#### विविधविरोधापत्तेश्व । ९९३।

श्रय सर्वे कार्ये विविधं सर्वेवादिसिद्धमतीतमनागतं वर्तेमानमिति। तन यदि काय सदा सन्नेत्यते तदा निविधत्वानुपर्पातः। अतीता-रहकाले चटाद्यभावेन चटारेरतीतार्द्धमैकखानुपपनेः। सर्सतेः सम्बन्धानुपपत्ते:। किञ्च प्रतियोगित्वस्य प्रतियोगिरूपत्ते तर्देश्य-तारवस्थात्। श्रभावमावस्यस्पत्वे पराद्यभावे। घराद्यभावः स्यादभावत्वाविशेषात्। श्रभावेष्वपि सक्पते विशेषाष्ट्रीकारे चाभावत्वस्य परिभाषामात्रत्वप्रसङ्गात्। श्रथ प्रतियोग्येवाभाव-विशेषक इति चेस्र । अञ्चलतः प्रतियोगिनः प्राथभावादिषु विशेष-कत्वासन्धवादिति। तसाज्ञित्वस्थैव कार्यसानीतानागतवर्तमा-नावस्थाभेदा एव वक्तवाः। घटाउतौती घटी वर्तमानी घटी भविद्यद्विति प्रत्ययानां तुद्यद्भपते। चित्वात्। न लेकस्य भाव-विषयत्वमन्यये। स्वाभावविषयत्विमित । ते एवातीतानागतत्वे श्रवस्थे ध्वंसप्रागभावव्यवद्यारं जनयतत्त्वहार्तारत्त्राभावद्वये प्रमा-णाभावादिति दिक्। % धिकं तुपातञ्जले दृष्टयम्। एवमत्यन्ताः भावान्योऽन्याभावावप्यधिकरण्यक्पावेव। न चैवं प्रतियोगिस-नाकालेऽप्यधिकरणस्कृपानपाय।दत्यनाभावप्रत्ययप्रसङ्ग बाच्यम । परैरपि प्रतिवाशिमति देशे तदस्वनाभावाष्ट्रीकारात्।

प्रतियोगिसन्त्रस्यातीतानागतावस्त्रयोरेव सामविकात्वनाभाव-त्वस्त्रभवास् । तस्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रां अभावोऽतिरिक्तः । किस्च घटो ध्वस्तो घटो भावी घटोऽन नास्त्रीत्वादिप्रत्ययनियामकृतया किस्चिद्रस्त्वाकाङ्ग्रायां तङ्गावक्ष्पमेव कल्यते लाघवात्। स्रभाव-स्वाहरूस्य कल्पने गौरवादिति मन्त्रस्यम् ॥ ११३ ॥ इतस्य सक्तार्यविद्विरित्यास् ।

### नासदुत्यादे। स्टार्ट्यन्वत्। १९४ ।

नरशृङ्गतुच्यस्यासत चत्पादाऽपि न सस्धवतीस्वयैः॥ ९९४॥ अत्र हेतुमार ।

#### उपादाननियमात्। ९९५॥

सदीव घर उत्पद्यते तन्तु श्वेष पर इत्येषं कार्याणामुपादानकारणं प्रित नियमे। इत्या । स न सम्भवति । उत्पन्नेः प्राक् कारणे कार्याः समायां हि न के। इपि विशेषोऽच्चि येन कच्चिते तरिति । विशेषाङ्गीकारे च भावत्वापमोगैतमसमया । स एव च विशेषोऽसाभिः कार्यस्थानागतावस्थेत्युच्यत इति । एतेन वदै- शेषिकाः प्रागभावमेव कार्ये त्यामिनियामकं कत्ययिन तद्यपाः चम् । श्रभावकत्यनापेच्या भावकत्यने जाचवात् । भावानां इष्टत्वाद्व्यानपेच्यत्वाच । किच्चाभावेषु खता विशेषे भावत्वापिनः । प्रतियोगिरूपविशेषच्य प्रतियोग्यसमाकाले नान्ति । श्रतोऽभावानामविशिष्टत्या न कार्ये त्यामे नियामकत्वं यक्तमिति ॥ १९५॥ उपादानियमे प्रमाणमाइ ।

# सर्वत्र सर्वहा सर्वासमावात्॥ ९९ ६॥

सुगमम्। उपादानानियमे च सर्वेत्र सर्वेदा स्वं सम्बवेदित्या-श्यः॥ १९६॥ इतस्य नाससुत्याद इत्यासः।

#### गत्तस्य ग्रम्थकरणात्॥ १९०॥

कार्यशक्तिमस्त्रमेवीपादानकारणत्वम् । श्रन्यस्य दुवैचादात्। खाचवाच । सा शक्तिः कार्यस्थानागतावस्त्रवेत्यतः शक्तस्य शक्य-कार्यकरणाद्वासत उत्पाद इत्यर्थः॥ १९७॥ इतस्य ।

#### कारणभावाच । ११८॥

उत्पन्नेः प्रागिपि कार्यस्य कारणाभेदः त्रूयते तस्त्राच सकार्ये-सिङ्घा नासदुत्पाद द्रव्यर्थः। कार्यस्यासन्ते हि सदसतारभेदानुप-पन्तिरिति। उत्पन्नेः प्राक् कार्याणां कारणाभेदे च त्रुतिः। तद्वीदं तद्याक्षतमासीत्। सदेव साम्येदमग्र आसीत्। आसीवेदमग्र आसीत्। आप एवेदमग्र आसुरित्याद्या॥ १९८॥ शक्कते।

#### न भावे भावयोगश्चेत्। ९९८॥

नन्ने वं कार्यस्य नित्यत्वे सित भावक्षे कार्ये भावये। जलानि-येगो न सन्भवति। श्रसतः सन्त एवेत्यन्तिव्यवहारादिति चेदि-स्वर्थः॥१९८॥ परिहरति।

#### नाभिव्यक्तिनिवसनी व्यवहाराव्यवहारी॥ १२०॥

कार्यात्मनेयवहाराययहारी कार्याभियक्तिनिमिनको। श्रिभियक्तिन उत्पन्तियवहाराऽभियक्तिभावाद्यात्मन्त्रयवहाराभावः। न त्यस्तः सन्त्रयेख्यः। श्रिभयक्तिश्च न द्वानं किन्तु वर्तमानावस्ता। कारणयापाराऽपि कार्यस्य वर्तमानज्ञचणपरिणाममेव जनयित। सत्त्र्य कार्यस्य कारणयापारादिभियक्तिमाचं लेकिऽपि दृष्टम्। यथा शिजामध्यस्प्रमितमाया लेक्निक्यापारेणाभियक्तिमाचं ति-सस्यतिस्य च निष्योदनेन धान्यस्थतष्डुलस्य चावचातेनेति। तदुक्तं वाशिष्ठे।

#### ॥ प्रथमे। अथायः १२९ स्वम् ॥

#### मुष्मावस्त्रया चक्रपञ्चरेकाशिनोहरे । यथा स्थिता चितरमस्त्रभेथं जगहावसी॥

इति। मक्तितद्वारेणिव्यथः॥ १२०॥ नन् भवतृत्यनेः माक् सते। यथाकथिद्वदुत्पितः। नाश्चस्त्वनादिभावस्य कथं स्थादित्याः काञ्चायानादः।

#### नागः कार्यख्यः॥ १२९॥

बीक् श्वेषण दत्वनुषामनाचयः स्रज्ञातया कारणेष्वविभागः। स एकातीताच्यी नाज इत्युच्यत इत्यर्थः। श्रमागनाव्यस्तु सवः प्रामभाव इत्युच्यन इति श्रेषः। जीनकार्थयक्रोस्तु पुनर्राभयक्रि-नीस्ति। प्रत्वभिद्याद्यापन्या पातञ्जले निराक्ततस्वात्। परेषामिदा-स्वाकमण्नागतावस्वायाः प्रायभावास्वाया श्रभवाक्तिहेतृत्वा-च्रेति। नम्बतीतमप्यस्तौत्यत्र किं प्रमाणं नद्मानागतस्त्रायामिव श्रुवादयोऽतीतसत्तायामपि स्फुटमुपलभ्यमा द्रति । मैवम् । योगि-मत्यचालान्यथानुपपन्यानागतातीतथाह्मशोरेव सन्त्रसिद्धेः। मत्य-ज्ञवामान्ये विषयस्य हेत्त्वात्। श्रन्यया वर्त्तमानस्यापि प्रव्यञ्चे-तस्राड्वियामैत्यागिकप्रामाण्येनासति बाधके वेशिमव्यचेषातीतमप्यचीति विद्युति । वेशिनामतीतानागत-प्रत्यक्षे च श्रुतिस्मृतीति हासादिकं प्रमाणं ये।गवार्त्तिके प्रपश्चित-मिति दिक्। तरेवमभियक्तित्याभ्यां कार्याणामृत्यिनाश्च्यव-हारावुक्ती। नम्बभिव्यक्तिरिप पूर्व सतौ वासती वा। श्राद्धी कारणयापारात् प्रागपि कार्यस्याभियक्या खकार्यजनकलापनिः कारणयापारस्य विफलः। श्रमग्र चाभियक्तावेव सकार्यसिङ्गानाः ख्रातिः। अवत्या एवाभियात्तेरभियात्त्राषुनैकारादिति। अवीच्यते। कारणव्यापारात् पाक् सर्वकार्याणां सदा सन्त्राभ्यपगमेने निक्र

٧

?>

स्यानवकाशाद्भरवत् तदिभिखक्तेरिष वर्तमानावस्यया प्रागमक्तेन तर्वज्ञानिष्ठन्यथं कारणव्यापारापेष्ठणात्। ज्ञनागतावस्यया च सकार्यसिद्धान्तस्याच्नतेः। नन्नेकदा सदमच्चेर्यावरोध इति चेत्। प्रकारभेदस्योक्तत्वात्। नन्नेवमिष प्रागभावानङ्गीकारेण प्राग-सच्चमेव कार्याणां दुवैचिमिति। नैवन्। ज्ञवस्थानामेव परस्यरा-भावक्षपत्वादिति॥ १२९॥ ननु सकार्यसिद्धान्तरच्यार्थमभिवक्ते-रप्यभिवक्तिरेष्ट्या। नवा चानवस्थेन्यायक्काष्ट्रा

1

# पारम्पर्यते। उन्नेषणा बीजाकुरवत् ॥ ९२२ ॥

पारम्पर्वतः परम्पराक्षपेणैवाभियक्तेरनुधावनं कर्तयम्।
बीजाक्तरवत् मामाणिकत्वेन चास्या प्रदेशवत्वादित्यथः। बीजाकुराभ्यां चावायमेव विश्वेषा यद्दीजाक्तुरक्षके क्रमिकपरम्परयानवक्षाभियक्ते। चैककार्याणां सक्ष्पते। मामाणिकत्वन तस्यमेवेति। सर्वकार्याणां सक्ष्पते। नित्यत्वमवस्याभिविनाशित्वं चिति
पातस्त्रसभाय्ये वद्क्तियासदेवरपीयमनवस्था मामाणिकत्वेन सीक्ततेति। प्रव च बीजाक्तुरहण्डान्ते। सेक्ह्रस्रोपन्यस्तः। वस्तुतस्तु
जन्मकमादिवदित्यवैव तात्पर्यम्। तेन बीजाक्तुरमवाहस्यादिसर्याः
विश्वत्वेनानवस्थाविरदेशि न चितः। प्रादिसर्ये हि इसं विनेव
बीजमृत्यद्यते हिरस्यग्रभेसक्तस्येन तस्वरीरादिभ्य हित मृतिस्वृत्योः
प्रसिद्वम्

यथा हि पार्पा मूचक्क अञ्चाकारिसंयुतः। श्रादिबीनात् मभवति बीनात्यन्यानि वै ततः।

र्ति विष्णुपुराणादिवाष्ट्रीरिति ॥ १२२ ॥ वस्तुतस्त्रत्रव-स्थापि नास्तीत्वारः।

#### चत्पत्तिवद्वादेषः । ९२३ ।

वचा चटात्पनेवत्पन्तिः खक्पमेव वैशेषिकादिभिरसदुत्पादवा-दिभिरियते जाचवात् तथैवासाभिषेटाभियक्तेरप्यभियक्तिः सरू-पमेवेष्ट्या जाववात्। श्रत स्त्यनाविवाभिवाक्तावीप नानवस्थादेश इत्यर्थः। प्रथीयमभिव्यक्तेरभिव्यक्त्यनष्ट्रीकारे कारणव्यापारान् प्राक् तस्याः सन्तानुपपन्या सन्दार्थवादचितिरिति चेत्र । श्रीसान् पचे सत एवाभिव्यक्तिरित्येव सक्तार्थसङ्घाना रत्याश्यात्। श्रभवक्ते-चाभिवास्यभावेन तस्याः प्रागमन्तेऽपि नामस्तार्थवाद्त्वापनिः। नन्वेवं महदादीनामेव मागवन्त्रमिश्यतां किमभिश्वन्त्राख्यावस्त्राकः स्रनेनेति चेद्र। तड्डीरं तर्द्ययाज्ञत्माचीदिव्यारिश्रुतिभिरवाज्ञा-वस्त्रया सतामेव कार्याणामभिव्यक्तिसिद्धेः। तथास्यभिव्यक्तेः प्राग-भावादिखीकारापनिरिति चेद्र। तिष्टणामनागताद्ववष्टानाम-न्ये। त्यसाभावक्पतयोक्तत्वात्। तादश्राभावनिष्टन्येव च कार्य-व्यापारसाफच्यादिसम्बदात्। श्रयमेव हि सम्बार्यवादिनामसम्बार्थ-वादिन्या विश्वेषा यत् तैरुच्यमाना प्रागभावध्यंपा सत्कार्यवादिभः कार्धस्थानागतातीतावस्थे भावक्षे प्राच्येते । वर्तमानतास्था चाभिवक्यवस्था घटाद्युतिरिक्तेस्यते। घटादेरवस्थावयवस्वान्भवा-दिति । अन्यत् तु सर्वं समानम् । अतो नास्त्रसाखिकश्रादा काम र्रात दिक् ॥ ९२३॥ कार्यदर्भनात् तदुपखळीरिति स्वेष कार्येण मूचकारणमनुमेयमिख्यतं तव कियत्पर्यमां कार्यमिख्यव-भार्यातृं सर्वकायाणां वाभन्यमाह ।

# देतुमदनित्यमव्यापि सिक्षयमनेकमास्रितं चिद्गम् ॥ ९२४ ॥

10

1>

कारचानुमापकावाचयगमनादाव विष्न कार्यजातम्। न तु

मद्दमस्वमादमद विविद्यातं हेनुमस्वाहीनामखिलकार्यसाधार-प्यात्।

> हेतुमद्नित्यमयापि सिक्रयमनेकमात्रितं खिल्लम्। सावयवं परतन्नं यक्तं विपरीतमयक्तम् ॥

द्ति कारिकायामध्यत एव यक्ताखं सर्वं कायंमेव विद्वामित्यक्तम्। तथा च तिख्वपं हेतुमद्वादिधमैकमिति वाक्याधः। तव हेतुमद्वं कारणवद्मम्। श्रानिख्वं विनाधिता। प्रधानख्य या व्यापिता पूर्वेक्ता तद्देपरीत्यमयापित्यम्। सिक्तयत्यमध्यवसायादि-कपित्यतकायेकारित्यम्। प्रधानख्य तु सर्वेक्तियासाधारख्येन कारणत्वा कार्येकदेशमानकारित्यम्। न च क्रिया कमव वक्तं श्रव्याते। प्रक्षतिच्यासात् स्टिश्रवणेन प्रक्षतेरिप कर्मवन्याव सिक्तयत्वापनेरिति। श्रवेकत्वं सर्गभेदेन भिन्नत्वम्। सर्गद्वयासाधारण्याति यावत्। न पृनः सजातीयानेकव्यक्तिकत्वम्। प्रक्रतावित्याप्तेः। प्रक्षतेरिप सद्वाद्यनेकक्ष्यत्वात्। सत्वादीनामतद्वमेत्वं तद्रुपत्वादित्यागामिद्यवादिति। श्राश्चितत्वं चावयवेष्विति ॥ १२४॥ कार्यकारख्योभेदे हेतुमद्वादि सिद्धातीत्वातः कारखातिरक्तकार्वे-सिद्धी प्रमाणाभ्यादः।

## बाम्बसादभेदते। वा गुणवामान्यादेविक्षिः प्रधानव्यपदेशाद्वा ॥ ९२५ ॥

निविद्विष्ट्रास्त्रकार्थस्य कारणानिरेकनः विद्विः क्वचिराष्ट्र-स्थान् पत्यस्तन एवानायासेन भवति । यथा स्थास्त्रादिना धर्मेण नन्वादिभ्यः पटारीनाम् । क्वचित्र गुणसामान्यादेरभेदते। गुण-सामान्याद्यात्मकत्वेन सिष्ट्वीनानुमानेन भवति । वश्राध्यवसाया- दिगुणात्मकत्वक्षेण कारणवैधर्म्यण महदादीनाम्। यथा च महाप्टथिवीत्वःदिसामान्यात्मकताक्षेण तन्माववैधर्म्यण प्रथिया-दौनाम्। क्वित् त्वादिश्रव्दगृहीतेन कमाद्यात्मकतावैधर्म्यण। यथा स्थिरावयवेभ्द्योऽतिरिक्तस्य चञ्चवावयिनः। तथा प्रधान-यपदेशात् प्रधानश्रुतेरि कारणातिरिक्तकावैधिद्वभवित। प्रधी-यतेऽस्मिन् हि कार्यजातिनित प्रधानमुच्यते। तच्च कार्यकारण-योर्भेदाभेदी विना न चटते। चत्वनाभेदे खस्याधारत्वासस्भवा-दित्वधः। कार्याणां साधर्म्यक्षं चच्चणं कारणातिरिक्तकार्येषु प्रमाणं च स्वाभ्यां दिश्चेतम्॥ १२५॥ इदानीं कार्यभक्त-तया कारणानुनानाय कार्यकारणयोरिष साधर्म्यं प्रदर्शयित।

## विगुषाचेतनवादि दयो:॥ १२६॥

द्योः कार्यकारणयोरेव निगुणलादिवाधर्म्यमित्यर्थः। श्रादि-शब्द्याद्यात्व कारिकायानुकाः।

विगुणमविवेकि विषयः सामान्यमचेतनं प्रसवधर्मि। व्यक्तं तथा प्रधानं तद्विपरीतस्त्रथा च पुनान्॥

द्ति। वयः सम्वाहिद्रयस्पा गुणा श्रव सन्तीति विगुणम्।
तव महदादिषु कारणस्पेण सम्वाहीनामवस्थानं गुणवयसमू इरूपेण तु प्रधाने सम्वाहीनामवस्थानं वने ष्ट खबदेवावगन्तव्यम्।
श्रयवा सम्वाहिश्वदेन सुखदुःखमाहानामपि वचनात् कार्यकारणयोस्त्रिगुणत्वं समञ्जसमिति। श्रविवेकिविषयोऽ श्रीरेव हश्यम्। भोग्यमिति यावत्। श्रविवेकि च विषयस्वेति तस्केदे त्वविवेकित्वं सन्ध्रयः
कारित्वं विषयत्वं तु भोग्यत्वमेव। सामान्यं सर्वपुरुषसाधारणम्।
पुरुषभेदेऽ खभिन्नमिति यावत्। प्रस्वधिमै परिणामि। व्यक्तं कार्यम्।

मधानं कारणनिव्यर्थः। कार्यकारणवेशरव्योऽव्यवेधन्यंनिप कारि-कवा दर्शितम्।

हेतुमद्नित्यमयापि सिक्रयमनेकमात्रितं विष्कृम्। सावयवं परतचं यक्तं विपरीतमयक्तम्॥ इति। खनैकत्वं सगैभेदेऽप्यभिद्यत्वम्। खतः प्रक्ततेरनेकयक्ति-कत्वेऽपि नैकत्वचतिः।

> नहानां च समाहत्व प्रधानं समविद्यातम्। श्रमनाद्य न तत्वानाः सङ्घानं चापि विद्यते॥

द्रित विष्णुपुराणेनासङ्क्षीयनावचनात् तु प्रधानस्य यिक्तवज्ञ-त्वसिद्विरिति॥ १२६॥ प्रधानास्थानां जगत्कारणगुणानामन्यो-ज्यविवेकाय तेषामवान्तरमपि वैधन्यं सिद्धान्तयि। विविध-जगत्कारणत्वीपपन्तये च। न द्योकरूपात् कारणादिचिवकार्याणि सम्भवन्तीति।

# प्रीत्यप्रीतिविषादाचीर्षानामचोऽच्यं वैधम्यम्॥ ९ २ ७॥

गुणानां सन्तादिष्ट्यवयाणामन्ये (त्यं सुखदुःखाद्येवधन्यं कार्येषु तद्यं नादित्ययः। सुखादिकं च घरादे रिष क्पादिवदेव धर्मा (त्याः करणोपादानात्वादन्यकार्याणामित्यक्तम्। श्रवादिश्यव्द्याद्याः पञ्चिष्याचार्येकक्ताः। यथा सन्तं नाम मसादवाघवाभि- पृष्ठमौतितितिच्यासन्ते । यथा सन्तं नाम मसादवाघवाभि- पृष्ठमौतितितिच्यासन्ते । या स्वं रजो (पि श्रोकादिनानाभेदं समासता दुःखास्यकम्। एवं रजो (पि श्रोकादिनानाभेदं समासता दुःखास्यकम्। एवं तमा (प्रवादिनानाभेदं समासता देःखास्यकम्। एवं तमा (प्रवादिनानाभेदं समासता मोद्यास्यक्ति। श्रव मौत्यादीनां गृण्यस्य विद्यम्। सुखाद्यास्यकता तु गृणानां स्वाद्यास्यकता तु गृणानां

मनसः सङ्गल्यात्मकतावडुर्मधर्म्थभेदादेवेषपद्यते । म वैश्विष्किताः सुखाद्य एव सन्तादिगुणा इति । सन्तादिवयमि व्यक्तिभेदादनन्तम् । श्रन्यथा दि विभुमावत्वे गुणविमद्वेषिद्यात् कार्य-वैषित्यमिति सिङ्कान्ताः नेषपद्यते विमर्देऽवान्तरभेदासस्मवात् ॥ १२०॥ गुणानां सन्तादौनामेकैकव्यक्तिमावत्वे ष्टद्विष्ठारिकं नेषपद्यते तथा परिच्छित्रत्वे च तत्वमूष्ट्यपद्य प्रधानस्य परिच्छित्रत्वापन्या श्रुतिस्तृतिसिद्धमेकदासङ्ख्याद्याप्टादिकं नेषपद्यते । श्रतेषद्वावेष्ठात्वे गुणानां वित्वसङ्ख्योपपादनाय विवेकाद्ययं च तेषां साधर्म्यवेष्ठम्यी प्रतिपादयति ।

# खघादिधमैं: साधम्धं वैधम्धं च गुणानाम्॥ १२८॥

श्रवमर्थः। उप्वादीति भावम्याना निर्देशः। उप्वादिधर्मण प्रवासां सम्वयक्तीनां साधम्यं वैधम्यं च रजन्तमाभ्याम्। तथा च श्रविविवक्तीमां प्रथिवीत्वेषेव सम्वयक्तीमामेकजातीयत्रविकता स्वातिवेषण्डस्थादिना इडिइम्सादिकं च युक्तित्वाश्रयः। एवं च ख्रवत्वादिधर्मेण स्वासां रजीव्यक्तीनां साधम्यं सम्वतमाभ्यां च वैधम्यम्। श्रेषं पूर्ववत्। एवं गुक्त्वादिधर्मेण सर्वासां तमेव्यक्तीनां साधम्यं सम्वरकोभ्यां वैधम्यम्। श्रेषं पूर्ववदिति। वैधम्यं श्रामित्वात्रयाव पुनर्वेधम्यक्यमं सम्पातावातम्। श्रव वैधम्यं चिति पाठः प्रामादिक एवेति। श्रव स्त्रवे सम्पातावातम्। श्रव वैधम्यं चिति पाठः प्रामादिक एवेति। श्रव स्त्रवे सम्पातावातम्। श्रव वैधम्यं चिति पाठः प्रामादिक एवेति। श्रव स्त्रवे सम्पातावातम्। श्रव वैधम्यं चिति पाठः प्रामादिक एवेति। श्रव स्त्रवे सम्पात्वात्वात्वादीनां साधम्यंत्वानुपप्तः समानानां धर्मस्यैव साधम्यंत्वात्। न च कार्यसम्बादीनामन्तेकत्या उप्रत्वादिकं साधम्यं स्थादिति वाच्यं विगुणात्मकः त्वेन घटादीनामपि कार्यसम्बादिक्यत्वा उप्रत्वादीनां सम्वादिन

साधर्म्यत्वानुपपणेः। तसात् कारणगुणानामेवाव साधर्म्यादिक-नुच्यत इति । सन्द्वादीनां अधुत्वादिकं चेन्नं कारिकवा।

> यत्तं वयु मकाश्रकनिष्टमुपष्टव्यकं चूवं च रकः। गुक वरणकमेव तमः मदीपवचाधते। हिनः।

र्ति। चर्यतः पुरुषार्थनिनिनात्। नन्ते मूचकारणस्य परि-च्छितापङ्ग्राथिकाने वैशेषिकमताद्व के विशेष रित चेत्। कारणद्वस्य सन्दश्यशैदिराज्ञियमेव।

> शब्दसार्थविष्ठीनं तु रूपादिभिरसंयुतम्। विगुर्णं तट्याद्योनिरनादिषभवाष्ययम्॥

इति विष्णुप्राणादिभ्यः। एतच पातञ्जने आहाभिः प्रपश्चि-तम्। १२८॥ ननु महदादीनां चक्पतः विद्वाविप तेषां प्रवा-चेणोत्पन्यदर्शनात् कार्यत्वे नान्ति प्रमाणं येन तेषां हेनुमचं वाधम्यं खात् तवाह।

## चभवान्यतात् कार्यतं महदादेषेटादिवत्। ९१८।

नद्दादिपञ्चभूतानं विवादाखादं तावत पुरुषे भीन्यसात्। नापि प्रक्तर्तिश्चान्यथानुपपन्या विनाशिस्वात्। श्वतः प्रक्तति-पुरुषभिन्नं तद्भिन्नत्वाच कार्यं घटादिवदित्वर्थः॥ १२९॥ ननु विकारशिक्तदादादिनीय माद्यायुपपनिविनाशिस्वनपि तेषामिषद्व-नित्याश्रद्धायां कार्यत्वे देखनादाखादः।

#### परिमाणात्। ५३०।

परिक्तिसाई शिकाभावप्रतिये। गितावक्केरकजातिमस्तादिक्ष-र्षः। तेन गुणव्यक्तीनां कियतीनां परिक्किसत्वेऽपि न तव व्यक्षं-पारः॥ १३०॥ किञ्च।

#### समन्वयात्। १३१।

स्पवासादिना स्रीणं हि बुड्यादितस्वमसादिभिः समस्येन सम-नुगतेन पुनद्यचीयते। स्रतः समस्यात् कार्यत्वमृतीयत इत्यर्थः। नित्यस्य हि निर्वयवतयावयवानुप्रवेश्वरूपः समस्यो न स्टत इति। समस्यये स स्रुतिः प्रमाणं मनः प्रक्रत्य। एवं ते सीन्य बादमानां कलानामेका कलातिशिष्टाभूत् सान्नेनोपसमाहिता प्रात्मालीदिति। योगस्त्रं स सात्यन्तरपरिणामः प्रक्रत्यापूराम् दिति। १३१॥ किस्र।

#### ग्रितस्ति॥ ९३१॥

करणत्रचेत्वर्थः। पुरुषस्य यत् करणं तत् कार्यं चच्चरादिवदिति भावः। पुरुषे वाच्चादिषयापकत्वं प्रक्षतेनीस्वौति प्रक्षतिने करणनिति। स्रतो महत्तवस्य करणत्या कार्यत्वे विद्वे वृतरामन्येषामिति। स्रतो महत्तवस्य करणत्या कार्यत्वे विद्वे वृतरामन्येषामिति कार्यत्वम्। इतिग्रब्द्च हेतुवर्गवमाप्तिस्यचनार्थः॥ ९६२॥
यदि च महदादिमध्ये किस्चिदकार्यं खोकियते तदापि तदेव
प्रक्रतिः पुरुषो वेति विद्वं नः वमीहितम्। प्रक्रतिपुरुषो प्रवाध्य
परिचानित्वापरिणानित्वाभ्यां विवेक्तव्यावित्ववेवास्माकं तात्पर्यादिव्याहः।

# तदाने प्रकृतिः पुरुषो वा। १३३।

तद्वाने कार्यत्वज्ञाने यदि परिणामी तदा प्रक्रातिः। यदि वा-परिणामी भेक्ता तदा पुरुष द्रव्यर्थः॥ १३३॥ ननु निव्यमप्यु-भयभित्रं स्थात् तवाज्ञ।

तयोर्ग्यत्वे तुच्छत्वम् ॥ ९ ३ ४ ॥ स्रकार्यस्य मक्ततिपुरुषभिव्यत्वे तुच्छत्वं समस्यान्त्रमार्गाः भावात्। श्वकार्यं हि कारणतया वा भेक्षितया वा सिङ्ग्यति न इच्या येव्यर्थः॥ १६४॥ तदेवं महदादिषु कार्यत्वं प्रसाध्य साम्प्रतं निः प्रकायनुमानेऽनुक्तं विशेषमाह।

# कार्यात् कारणानुमानं तत्वाचित्वात्। १३५॥

कार्यात्मस्तादे विद्वात् सामान्यते हर्षः कारणानुमानं यहुत्कं तत् ताटस्थिनिष्ठसये तत्वाहित्यात् कार्यसहित्येनैव कर्तव्यं सदे य सैन्यदेमग्र श्वासीत् तम एवेदमग्र श्वासीदित्यादिश्रुव्यनुसारात् । तद्यथा । महदादिकं खोपहितिवगुणात्मकवस्तूपादानकम् । कार्यत्वात् । शिवामध्यस्त्रमितमावत् । तैवादिवसेत्यर्थः । श्रवानु-कूवतर्कः प्रागेव दश्चितः ॥ ९३५ ॥ तस्याः प्रकृतेः कार्यादे धर्म्यं विवेकार्यमाह ।

# स्रवातं निगुणाविङ्गात्। १३६॥

श्रीत्यक्तात् विगुणात्महत्त्वादिप मूलकारणमयकं स्टब्सं मह-त्त्वस्य हि मुखादिगुणः माचात् क्रियते प्रकृतेश्व गुणाऽपि न माचात् क्रियत इति । प्रधानं परमायकं महत्तवं तु तद्पेचया यक्तमित्वर्थः ॥ १६६॥ ननु परमस्टब्सं चेत् तस्ति तस्तापनाप एवाचित इत्याकाङ्कायां पूर्वेकं स्नारयति ।

### तत्नायतत्त्वसिद्धेनापलापः॥ ९ ३ ७॥

सुगमम् ॥ ९६७ ॥ प्रक्तत्वनुमानगता विशेषा विस्तरते विचा-रिता: । इतः परमध्यायसमाप्तिपर्यन्तं पुत्रवानुमानगता विशेषा विचार्यास्तव कञ्चनादै। विशेषमार ।

सामान्येन विवादाभावाद्गमेवन साधनम् ॥ ९ ३ द ॥ यव वस्त्वि सामान्यते। विवादे। नास्ति न तस्य स्कूपतः साधन- मपेच्छते धर्मखेवेखर्थः। श्रयं भावः। यथा प्रक्षतेः सामान्येनापि साधनमपेचितं धर्मिण्यपि विवादात्। नैवं पुरुषस्य साधनमपेचित्तम्। चेतनापण्यपे जगदान्ध्यमसङ्गतो भेर्ह्मयं इत्यदार्थे सामान्यते। बिद्धानामप्यविवादात्। धर्म इव। धर्मा हि सामान्यते। बोद्धरिप खौक्रायते तप्रशिक्षारोष्ट्रणादिषु धर्मत्वाभ्युपगमात्। श्रतः पुरुषे विवेकानित्यत्वादिसाधनमानमनुमानं कार्यमिति॥ १६८॥ संइत-परार्थत्वात् पुरुषस्थेत्वुक्तस्वचेणापि विवेकानुमानमेवाभिमेतम्। न तु तव पुरुषस्य सर्वथैवाप्रत्यच्चत्वमभिमेत्रमिति। तव चादै। विवेकप्रतिचास्त्वम्

# यरीरादिव्यतिरिक्तः पुमान्॥ ९३८॥

श्रीरादिमक्तत्वमं यचतुर्विश्वतिनश्वास्त्रकं वस्तु तने।ऽतिरिक्तः सुमान् भेक्तित्वर्थः। भेक्तृत्वं च द्रष्टृत्विमिति॥ १६८॥ श्रव हेतूः नाइ स्रवैः।

## संइतपरार्थलात्। ५४०।

यतः सर्वे संहतं प्रक्वत्थादिकं पराधं भवति श्रव्यादिवत्। श्रतोः असंहतः संहतदेहादिभ्यः परः पुरुषः सिङ्गतीत्वर्थः। श्रयं च हेतुः संहतपरार्थत्वात् पुरुषस्थित्वत्र व्याख्यातः। उत्तस्थापि हेतोः पुन-रूपयासे हेतुवर्शसङ्कवनार्थः॥ ९४०॥ किञ्च।

# निगुषादिविपर्ययात्। ९४९।

मुखदुःखमेश्वासकत्वाद्विपरीत्वादित्वर्थः। श्रीरादीनां दि यः मुखाद्यात्मकत्वं भर्भः च मुखादिभेश्वारि न मन्ध्रवित । खयं मुखादिश्वरणे कर्मकर्ष्टविरेशभात्। भर्मिपुरस्कारेणेव मुखाद्यनु-भवादिति । ननु बुद्धिनिमितिबिति खमुखादिकं पुरुषेण गृद्यानां खबदिति चेत्र। यथं वित बुद्धेरेव युखादिकत्वनी चित्यात्। पुरुषगतमुखादेर्बेद्धा प्रतिबिन्तकत्वने गीरवात्। प्रश्नं युखी दृःखी मृद इत्यादिमत्वयान्तु न पुरुषे युखादिवाधकाः। तत्वानित्वेनाः प्रुपपनेः। बुद्धेः युखादिमत्त्वेनाप्युपपनेञ्च। वीकित्व्यां द्याद्वनुद्धाः वव्यां बुद्धिरि विषयो मिच्याद्यानवासनादिक् पदेशवानुष्टमे स्वत्वात्विकित्वात्यां च गीरवादिति। चादिश्वव्देन चाव विगुण-मविवेकि विषय इति कारिके । त्यादिश्वव्देन चाव विगुण-मविवेकि विषय इति कारिके । त्याद्वाः। तथा क्षणादयः श्रीराद्धिमा याच्याः॥ ९४९॥ किञ्च।

#### स्विष्ठानाचिति ॥ ९४२॥

भोक्तुरिषष्ठाव्यवाचाधिष्ठयेभ्यः प्रक्रव्यन्तेभ्योऽतिरिक्ततेत्वर्थः। चित्रिष्ठानं दि भोक्तुः वंयोगः। च च प्रक्रव्यादीनां भेगादेतुपरि-णामेषु कारणम्। भोक्तुरिषष्ठानात्। भेगायतनिर्माणितित् वच्यमाणस्त्रवात्। वंयोगस्य भेदे वव्येव भवतीति भावः। इति श्रद्धा देतुवमाप्ति॥ ९४२॥ चक्तानुमानेऽनुकूलतके प्रदर्शयति स्त्राभ्याम्।

# भाक्नुभावात्। ९४३।

यदि हि श्रीरादिसक्प एवं भीक्ता खान् तदा भीकृत्वमेव व्याह्यते । कर्मकर्टेविरोधान् । स्रस्य साचान् सभीकृत्वानुपपणे-रिव्यर्थः । श्रनुपपणिश्व पूर्वमेव व्याख्याता । श्रव स्रते पुरुषस्य भोगः सीक्षत इति सार्तव्यम् । श्रपरिणामिनश्व पुरुषस्य भोग-श्विद्वसाना भाग इत्यव व्याख्यातः ॥ १४६॥ कि स्व ।

# केवस्यार्थं प्रवृत्तेस् । ९४४ ।

श्रीरादिकमेव चेद्वोत्तृ खान् नदा भेक्तः कैवळाधं दुःखात्य-न्नोच्छेदाधं कछापि प्रवित्तर्नीपपद्येत । श्रीरादीनां विनाशि- स्वात्। प्रष्टतेस्य धर्मियाइकमानेन दुःखखाभाव्यविद्या कैवस्या-सस्थवात्। न हि सभावस्यात्यनोत्त्रहेदो घटत इत्यर्थः। सन कैवस्यार्थं प्रष्टातेशित स्वपाटः प्रामादिकत्वादुपेश्वणीयः।

> सङ्कातपरार्थत्वात् विगुणादिविपर्ययादिधष्टानात्। पुरुषोऽित्त भाक्तृभावात् क्षेत्रस्यार्थं प्रष्टमेश्व ॥

द्गि कारिकातः कैवन्यार्थे प्रष्टमेन्निति पाठात्। प्राथीसङ्गते-न्निति ॥ ९४४ ॥ चतुर्विग्रतितन्नातिरिक्ततया पुरुषः साधितः। द्रहानौ पुरुषगते। विशेषे। विवेकस्फुटीकरणायानुमीयते।

#### जडप्रकाशायागात् प्रकाशः । ९४५।

वैशेषिका श्राजः। प्रागमकाश्रक्षपद्ध जख्यात्मने। मनःसंवी-गाञ्जानाच्यः प्रकाशे। जायत इति तद्व। लेके जख्यापकाश्रख लेखिः प्रकाशेत्यत्त्र्यदर्शनेन तद्वीगात्। श्रतः स्वीदिवत् प्रकाश्रखक्ष एव पुरुष द्रव्यर्थः। तथा च सृतिः।

> यथा प्रकाशतमसेः सम्बन्धेः नेरपपद्यते । तद्वदेक्यं न शंसध्यं प्रपच्चपरमात्रानेः॥

इति।

यथा दीपः प्रकाशात्मा चुन्ते वा यदि वा मचान्। चानात्मानं तथा विद्यात् पुरुषं सर्वजन्तुषु ॥

रित प। प्रकाशलं प तेजखाक्वपैतन्धेष्वनुगतमखण्डोपाधिर-नुगतव्यवद्यारादिति॥ ९४५॥ ननु प्रकाशस्त्रक्ष्पलेऽपि तेजी-बद्धर्मधर्मिभावाऽस्ति न या तवाद।

निर्णुणत्वाम चिद्रमा ॥ ९४६ ॥ मुगमम्। पुरुषस्य मकायक्यपत्वे चिद्वे तसम्बन्धमानेषान्यव्यव- हारोपवनी प्रकाशात्मक धर्मक स्थाना गैरविन व्यपि बें ध्यम्। तेन-सस्य प्रकाशाच्या रूपविशेषा ग्रेड्डिप स्थापुरस्कारेण ग्रहान् प्रका-श्रोज से भिंदः सिङ्गाति । श्रात्मन स्तु श्वाना स्थापकाशा ग्रहका से ग्रहणं नास्तीत्यते। स्वापवा द्वमधर्मिभाव श्रूयं प्रकाश रूपमेवाता द्वयं कल्यते। तस्य चन गुणत्वम्। संवीगादिमस्वात्। श्रानात्रितत्वा-चिति। तथा च स्थापते।

> चानं नैवासाना धर्मा न गुणा वा कथचन। चानखरूप एवासा निष्यः पूर्णः वहा शिवः॥

इति। ननु निग्णल एव का युक्तिरिति चेत्। उच्यते। पुरुष-स्रोक्शद्यास्तावित्रया न सस्भवन्ति जन्यताप्रत्यचात्। जन्यगुणाष्ट्री-कारे परिणामित्वापितः। तथा चीभयोरेव प्रक्रतिपुरुषयोः परिणामहेतृत्वकत्यने गीरवम्। श्रान्ध्यपरिणामेन कदाचिदञ्जल-स्यापन्या ज्ञानेक्हादिगे।चरसंश्यापनिस्। तथा जरमकाशा-. योगस्रोत्रत्वाद्पि न नित्यस्मानित्यज्ञानस्याव इति । इच्छादिक-मन्वययितिरेकाभ्यां मनस्रोब खाचवात् विद्युति । मनस्रोये।गस्रा-तानचोभवे सिद्वेतुले गैरिवात्। गुणशब्द्य विशेषगुणवाचीत्युत्त-मेव। त्रत त्रात्मा निर्मुणः। त्रिपच ये तार्किका त्रात्मनः कटेल-मिच्छन्ति तेषां मेरचानुपपत्तिः। ऋदं कर्तेति बुद्देरेव गीतादिषु-इष्टीत्पित्रिदेतुतये।ज्ञत्वात् । तस्यास्य तन्त्रते निच्याच्चामत्वाभावेन तत्त्वज्ञाननिवर्व्यवासमावात्। यतः श्रुत्युक्तमेत्वानुपपत्त्वामानाः उक्टिलम्याभिरियते। श्रकटिलाचाइष्टर्खाद्यभावः। नतन्त्र मनसः क्राव्यादिहेतुत्वे कत्यनीये बाचवादनाई प्रवाणात्वावक्रिहेने-तत् कल्यते । श्वतं श्राताः निर्गुण इति । यथे। त्रास्य च परमस्चाः खातानः चरूपं वाशिष्ठे करामलकवत् प्रात्तं विविच्य प्रतिपादि-तम्। यथा।

#### । मथनेाऽध्यावः १४७ स्वन् ।

श्वसस्थवित सर्वेत दिरभूत्याकाश्रक्षिष्ठ । वकाश्ये याद्वशं क्षं प्रकाश्रस्थाननं भवेत् ॥ विजयत् त्वमदं चेति दश्येऽत्रजानुपागते । इष्टुः स्थात् केवनीभावसादशे विमन्तासनः॥

इति॥ १४६॥ नम्बर्ध जानानीति धर्मधर्मिभावानुभवात् पुरुषस्य चिडुर्मेकत्वं विद्युति गौरवस्य प्रामाणिकत्वेनाहे। बत्वा-दिति तवादः।

### मुला चिद्वस्य नापकापस्तायस्यवाधात्। ९४७।

भवेदेवं यहि केवल तर्के पासा भिर्नि गुँ पाता चित्र के मसाध्यते किन्तु शुव्यापि। स्नतः शुव्या विद्वस्य निर्मु पाता देनी प्रचापः
सस्मवित तत्म व्यवस्य गुणादिमव्यवस्य शुव्येव वाधात्। स्रष्ठं
गीर द्रव्यादिमव्यव्यविद्व्यर्थः। स्रव्यथा दि गीरोऽद्दमिति मत्मव्यवसेन देहातिरिक्तात्म वाधिका स्मिष् युक्तयो वाधिताः स्युरिति
जितं नास्तिकैः। निर्मु पात्ते स्रश्नुत्यः वाच्ची चेताः केवले निर्मु पान्यः
स्वाद्याः। विस्तावत्वे तु श्रुतयोऽकर्ता चैतन्यं विस्तावं विद्विदेकरसे स्ययमात्मेव्याद्या दति। सर्वे स्वत्यादिश्रुतयस्तु राहेः शिर्
दतिव खेलिक विकत्यानु वादमानाः। विधिनि स्रे भ्रुति मध्ये निर्मेधश्रुतेरेव वलवत्वात्। स्रयात स्रादेशो निर्मिन केति न स्नोतसादिति नेत्यन्यत् परमस्तीति श्रुतेः। किन्ता स्वाद्यादेशास्यानुवर्तन्
मानत्या स्नमत्वस्यैवीत्यगिकत्वात्। स्रता स्नमश्रतान्तः पातित्वेनामान्या स्नमत्वस्यैवीत्यगिकत्वात्। स्रता स्नमश्रतान्तः पातित्वेनामान्या स्वस्त्वस्तिन्दितत्वाचीतत्वस्त्वात्वाचने नापवतकीद्यनुगृशीतमनुमानमपि समर्थमिति। नन्वात्मनो निस्वद्वात्वस्त्वस्वस्व

कौड्यं वाचविनिति चेत्। उच्यते। नैयायिकारिभिरमाः करणं व्यव-सायानुव्यवसायी तराश्रयस्थितं चत्वारः पराधाः कल्यन्ते। स्रसा-भिक्त्वनाः करणं व्यवसायस्थानीया च तद्वृत्तिरनन्तानुव्यवसायस्था-नीयस्य नित्येकच्चानरूप स्वास्थितं वयः पराधाः कल्यन्तं इति ॥ १४७॥ ननु यरि प्रकाशक्षप प्रवासा तरा सुसुप्ताद्यवस्थाभेरो ने।पपद्यते सरा प्रकाशानपायारिति तवासः।

## चुष्रप्रायसाचित्रम्। ९४८।

मुब्तायाद्यस्यावस्यावस्य बुद्धिनिष्ठस्य मास्तित्वमेव पुंचीत्वर्थः। तदुक्तम्।

> नाचन् सप्तः सुषुतं च गुणते। बुद्धिष्टनयः। नासां विज्ञाणाः जीवः साम्रिलेन व्यवस्थितः॥

द्रित । तासां बुडिष्टभीनां साचित्वेन तदि खचणे जाग्रदाद्यव-खारिको निर्णीत द्रव्यथः। तव जाग्रज्ञामावस्थेन्द्रियद्वारा बुडेर्वि-खयाकारः परिणामः । खप्तावस्था च संस्कारमावजन्यसाष्ट्रमः परि-णामः । सुषुम्पवस्था च दिविधाईसमग्रवयभेदेन । तवाई वये विषयाकारा ष्टिन्नि भवित । किन्तु खगतसुखदुः खमे। हाकारैव बुडिष्टिन्निभेवित । अन्यथे। त्यितस्य सुखमहमखास्मित्यादिक पसु-षुप्तिकाली नसुखादिसारणानुपपनेः । तदुन्नां व्यासस्रवेण मुम्बेऽर्घ-सम्पन्तः परिशेषादिति । समग्रवये तु बुड्वे निसामान्याभावे। मरणादः विव भवित । अन्यथा समाधि सुषुप्तिमो स्त्रेषु ब्रह्मक्पते-त्यागामिस्व बानुपपनेरिति । सा च समग्रसुषुप्तिष्टेन्यभावकपेति पुक्षस्वत्यास्त्री न भवित पुक्षस्य ष्ट्रिमावस्य सिल्यान् । सुसुप्तादि-संस्कारादेरिप बुड्विधर्मस्य सास्त्रिभास्य । सुषुप्तादि- षाचित्वं तु नादशबुद्धिष्टभीनां खपनिविन्निनानां प्रकाशनिनि बच्चामः। श्रते श्वानार्थं पुरुषस्य न परिणामापेश्वेति। स्थारे-तत्। मुबुने यदि मुखदु:खादिगे।चरा बुद्धिविनिरिधाते तर्षि जाग्रदादावपाखिन हमीनां हिमग्राच्यात्व की कार एव युक्त इति व्यथा तताचिपुरुषकत्यना खगाचरष्टनिलेनैव खव्यवदारहेतु-तायाः सामान्यतः सुवचत्वादिति। मैवम्। नियमेन खगोा-चरष्टिक स्थाने अनवस्थाप निर्मारवं च स्थान् । किञ्चादं सुखी-म्बादिष्टनिषु सुखादीनां विशेषणतया निर्विकस्पर्क तज्ज्ञान-मादावपेद्यते । तब चाननानिर्विबत्यकष्टन्यपेद्यया जाघवेन नित्यमेकमेवात्मखरूपं ज्ञानं कल्यते। श्रदं मुखीत्यादिविधिष्ट-चानार्थं बुद्धिनरेव ताह्याकारत्वं पुरुषे द्विनसारूप्यमाव-चौकारेण ष्टन्याकारानिरिक्ताकारानभ्युपगमान् स्ननचाकारेण परिणामापनेरिति । श्रथैवं पुरुषस्य मुषुप्रगाहिसाचिमानत्वेन पुरुषेक्यस्याप्युपपत्ती स किमेकाँ उनेका वेति संश्यः । तदासं पूर्वपद्यः । जाचवतर्कसङ्कारेण बलवतीभ्योऽभेदश्रुतिभ्य एक रवात्मा विद्युति जाग्रदाद्यवस्थारूपाणां वैधर्म्याणां बुद्धिधर्म-त्वात्। यद्ययेकस्यात्मनः सर्वेबुड्विसाचित्वं तथापि यस्या बुड्वेथा ष्टिनः सैव बुद्धिन्तद्विशिष्टतया साचिषां गृहाति घटं जाना-मीत्यादिरूपे:। श्रेत एकस्या बुद्धेरयं घट इति व्रमी सत्यामन्य-बुङ्खिष्टिचिद्वारा नानुभवे। घटमई जानामीति ॥ ९४८ ॥ तक विद्वानगाइ।

## जन्मादिव्यवस्थातः पुरुषबङ्गलम्। ९४८।

पुष्यवान् सर्गे जायते पापी नरके द्वी बध्यते चानी मुच्यत इसादेः श्रुतिस्मृतिस्ववस्थाया विभागस्थान्यसानुपपन्या पुरुषा वदवं द्रव्यर्थः । जन्ममर्थे चाव नेत्यिनिवनाद्या पुरुषनिष्ठता-भावात् । विन्तृपूर्वदेहेन्द्रियादिसङ्कातविश्रेषेण वंयागञ्ज वियोग गञ्ज भागतदभावनियामकाविति । जन्मादिव्यवस्थायां च श्रुतिः ।

श्रुकामेकां से हितशुक्कक्षणां बहुीः प्रकाः स्क्रमानां सक्षपाः। श्रुको द्योके जुषमाणो (नृशेते कदाबीनां भुक्तभेगामको (न्यः। वित्रहरुकतान्ते भवनश्येतरे दुःखमेवापियनि।

द्रबादिरिति ॥ ९४८ ॥ ननु पुरुषैक्षेऽखुपाधिक्यावक्षेद्रकः भेदेन जन्मादिव्यवस्था भवेत् तवाद ।

#### उपाधिभेदेऽप्येकस्य नानायाग स्वाकायस्येव सटाहिभिः॥९५०॥

डपाधिभेदेऽखेकस्यैव पुरुषस्य नाने।पाधियोगेऽस्त्रेव यथैक-स्वैवाकाशस्य घटकुद्धादिनानायोगः। स्रते।उक्सेदकभेदेनैकस्या-स्नान एव विविधजन्ममरणाद्यापत्तिः काययुद्धादाविवेति न सम्भ-वित्र व्यवस्था। एकः पुरुषा जायते नापर इत्यादिरित्ययः। न स्वक्सेदकभेदेन कपिसंयोगतदभाववस्येकस्मिन्नेव प्रस्ते व्यवस्था घटते। एके। एकः कपिसंयोगी। स्रत्यस्थ वेति। किस्त्रेकोपा-धितो मृजस्याप्यात्ममदेशस्योपाध्यक्तरैः पुनर्वस्थापन्या वस्यमेष्या-स्ववस्था तदवस्थिव। यथैकघटमृजस्याकाश्मदेशस्यान्यघटयोगाद्य-द्वाकाश्यवस्था तददिति। न च वस्यमेष्यस्थास्यप्रस्तात्। निष्या-पुरुषार्थमतिपादनेन सुतेः मतारकत्याद्यापत्तेस्य॥ १५०॥ नमु चैतन्यैक्सेऽपि तत्तदुपाधिविश्वस्थातिरिक्ततामभ्युपगम्य स्ववस्थाः पपादनीया तवासः।

### चपाधिर्भिवते न तु तदान्। ९५९।

चपाधिरेव नाना म तु तदान्पाधिविधिष्टाऽपि नानाभ्यु-पेवा विशिष्टस्यातिरिक्तस्वे नानास्मताया एव शास्त्रामारेऽप्यभ्युप-गमापसेरित्यर्थः । यन्यभागिना विधिष्ठावे विश्वेषणवियागेन विशिष्टनाशास मोचोपपनिरित्यादीत्यपि दृषणानि । नन् विश्व-इस जीवलमन्ययवितरेकारिति चष्ठाधाये खयमेवाइद्वार-विशिष्टस्थैव जीवलं वस्थानीति चेन्न माणधारकत्वकपजीवलस्थैव विशिष्टाभेयत्ववचनात्। न तु बन्धमे। चयवस्थाया विशिष्टाश्चितत्वं बच्चते मेाचकावे विशिष्टायचादिति। यदपि केचिसवीना वेदा-न्तिवृवा श्राद्धः। एकस्त्रीवात्मनः कार्यकारस्रोपाधिषु प्रतिबि-मानि जीवेश्वराः प्रतिविमानां चान्ये। अयं भेदाज्याद्यविच-व्यवस्थापपिनिरिति । तद्यस्त् । भेदाभेदविकस्यासद्वात् । विसमितिवस्योभेंदे प्रतिविसस्याचेतनतया भेाकृत्ववस्थेमाचाद्य-न्पपत्तिः। जीवब्रह्माभेद्र्पतिख्डान्तर्ज्ञात्यः। जीवेश्वरभिन्न-खात्रानीऽपानाणिकत्वं च। श्रभेदे तु साङ्कर्यापरिचारः। भेदा-भेदाभ्युपगमे तु तिह्याङ्गानादानिः। भेदाभेदिवरे। अखा-माते त्यभेदोऽविभागवचाणा भेद्यान्योऽन्याभाव इत्यविरोध इति। श्ववच्छेदमतिविनादिष्टष्टान्तवाक्यानि त्वये व्याव्यास्यानः। स्यादे-तत्। विस्मातिविसादिभेदं परिकल्य श्रुत्था वन्धमे। च्यवस्था क्रिक्तित्वेवासाभिकच्यते न तु परमार्थता विन्नभावस्रवेभिही बस्बमाचारिकं चेखत इति। मैबम्। एवं वति बस्बमाचाहित्रुति-गणस्य भेदमुतिगणस्य चाभयावाधापेचया केवलाभेदमुतिगण-स्मैवाविभागपरतयेव सङ्काचे। लाघवासुन्नः। श्रुतिसामानारैरवि-भागसा चिद्वलाचेति ॥ ९५९ ॥ आमीव्यवादिषूतं दूषणमुपर्व-परित ।

## एवनेकलेन परिवर्त्तमानस्य न विबद्धधर्मा-च्यासः ॥ ९ ५ २ ॥

पवं रीत्यैकलेन वर्षता वर्तमानसात्राना जन्ममरणादिकपविबद्धधर्ममधुण न युक्त इत्यर्थः। यद्दैकल इति च्छेरः। एकलेउन्युपगम्यमाने परितः वर्षता वर्तमानस्य सर्वापाधिष्वनुगतस्य
विबद्धधर्माध्यासा नेति न किन्तु सर्वया विबद्धधर्मसङ्करोऽपरिद्वार्य
इत्यर्थः। ननु पुरुषो निर्धर्मकत्त्वन कथं जन्ममरणबन्धमोत्तादिविबद्धधर्मसाङ्कर्यमापाद्यते भविद्वरिप सर्वेषां धर्माणानुपाधिनिष्ठत्वाभ्युपगमादिति चेत्र। चक्तधर्माणां संयोगवियोगभागाभागक्षपतया पुरुषे चौकारात्। परिणामक्ष्पधर्माणामेव पुरुषे प्रतिषेधस्थाक्तलादिति। यथा स्कृटिकेषु चौद्धियनीलिमादिधर्माणामारोपितानामि व्यवस्थान्ति तथा पुरुषेष्वपि बुद्धधर्माणां सुखदुःखादौनां श्ररीरादिधर्माणां च ब्राह्मण्यचिवयत्वादीनामारोपितानामपि व्यवस्थान्ति श्रास्त्रष्ठ्व। यथा विष्णपुराणे।

यथैकिसान् घटाकाचे रजाधूमाहिभिष्टते। न च सर्वे प्रयुज्यना एवं जीवाः सुखादिभिः॥

इति ॥ ९५२ ॥ सापि व्यवस्थैकातये सति जन्मादिव्यवस्थावदेव नापपदात इत्यास् ।

### बन्यधर्मलेऽपि नारोपात् तिसिद्दिरेकलात्। ९५३।

श्रन्थभनेतेऽपि भर्माणां मुखादीनामारोपात् पुरुषे व्यवस्था न सिञ्जाति । श्रारोपाधिष्ठानपुरुषस्थैकत्वादित्वर्थः। श्राकाश्रस्थै-कत्वेऽपि चटाविक्तिकाशानां चटभेदेन भिन्नतयौपाधिकभर्म-व्यवस्था घटते। श्रात्मत्वजीवत्वादिकन्तु नेपाध्यविक्तिस्य । उपा-धिवियोगे घटाकाश्रनाश्यवत् तन्नाश्येन जीवे। न न्नियत द्रस्थादि- श्रुतिविरोधमसङ्गात् । किन्तु केवलचैतत्यस्थिति प्रागिवोक्तम् । दमां बन्धमे। चादिव्यवस्थानुपपि स्वच्यामगुद्धैव वधुनिका वेदानिन्
मुवा उपाधिभेदेन बन्धमे। च्यवस्थानैकात्येऽप्याङः । ते ऽप्येतेन निरक्ताः । येऽपि तदेकदेश्चिन दमामेवानुपपि पश्यमा उपाधिगतिवत्यातिबन्धानामेव बन्धादीन्याङक्ते त्वतीव श्र्वानाः । स्वाङ्गेदादिविकस्यासहत्वादिदेशवात् । स्रनःकरणस्य तदुः च्य्रावित्यादिव्यवे ज्ञापि सर्वाक्षः निक्रमक्ति । प्रत्यादेशवान् । स्रिक्षम् कापि सर्वाक्षः नामस्यन्तेक्यं ने। क्रमिक्षः । प्रत्यपदेशाचान्यः । स्रिक्षम् भेदनिर्देशात् । स्रोशे नानाव्यपदेशात् । द्यादिस्वर्वभेद स्तरः । स्राप्तानुक्तस्वित्यामगवच्छेदमिविन्यादिवादा स्रपिषद्वान्ता एव । स्राध्यानुक्तसन्दिरधार्थेषु समानतद्वसिद्वान्तस्यैव सिद्वान्तत्वाचेन् स्थादिकं बद्वानीमांसाभास्थे प्रतिपादितमस्याभिः ॥ १५६॥ नन्ववं पुरुषनानात्वे सित्।

एक एव हि भूताता भूते भूते व्यवस्थितः।
एकधा बद्धधा चैव दृश्यते जनचन्द्रवत्॥
नित्यः वर्वगतो द्याता कूटस्था देखवर्जितः।
एकः स भिद्यते शक्या नायया न सभावतः॥

रत्याद्याः त्रुतिस्मृतय त्रात्मैकत्वमितपादिका ने।पपद्यन्त रित

# नाद्वेतश्रुतिविरोधे जातिपरत्वात्। ९५४।

श्रात्मे काश्रुतीनां विरोधक्तु नाक्ति तासां जातिपरत्वात्। जातिः सामान्यमेकक्षपत्वं तत्रैवाहै तत्रुतीनां तात्पर्यात्। न त्वखाकुः त्वे प्रयोजनाभावादित्वर्थः। जातिशब्दस्य चैकक्षपतार्थकत्वमुत्तर-स्वतास्वभ्यते। यथाश्रुतजातिशब्दस्यादरे। श्रात्मा द्रदमेक एवास

चाचीत्। बरेव चाम्बेरमग्र चाचीत्। एकमेवाद्वितीयम्। इत्याद्ध-द्वैतत्रुत्युपपादकत्रयेव सूत्रं व्याख्येयम्। जातिपरत्वात्। विकातीय-द्देननिषेधपरत्वादिव्यर्थः। तवाद्यव्याव्यायामयं भावः। प्रात्नीव्य-त्रुतिस्नुतिष्वेकादिश्रव्याचिदेककपतामानपरा भेदादिश्रव्याच वैध-म्बं च च फोर्पराः। एक एवाचा मन्तवी जाग्रस्वप्रसुष्पि खान-वयवातीतस्य पुनर्जना न विद्यत इत्यादिवास्त्रेष्ट्रेकरूपार्थस्वाद-प्राकतात्। प्रत्यवावस्थावयेऽपात्मन एकतामावज्ञानेन स्थान-बववातीतश्रक्ते। सावा श्रवस्थावयाभिमाननिष्ठने रसस्यवात । तथै-करूपनामनिपाइनेनैव निखिलोपाधिविवेकेन सर्वातानां सरूप-बीधनसम्भवाच। न द्यान्यवा निर्धर्मकमात्मस्यक्षं विश्विष्य ब्रह्म-णापि शब्देन साचात्रानिपाद्यितं शब्दाते। शब्दानां सामाना-मात्रगीत्वरत्वात्। श्राब्रह्मस्तम्बर्यमोष्ट्रात्मन एकरूपत्वे तु प्रति-पादिते तदुपपन्थथं शिखः खयमेव तावद्विवेचयति यावद्गिर्विश्वेच श्रव्रोत्तरे खरूपे पर्यवस्थातीति। ततस्य निःश्रेषाभिमाननिष्ठन्या क्तनक्तस्यो भवति। यदि पुनरद्गैतवास्थान्यखण्डनामावपराणि स्यु-चार्ड तेभ्या नाभिमाननिष्टनिः समावति । श्वाकाशे विविधश्रव्ह-वदखाडेऽप्यात्मनि मुखदुःखतदभावादीनामवच्छेदकभेदै रूपपने:। एकसीन वाक्यसाखण्डलानैभर्मीभयपरले च नाक्यभेहो (सण्ड-तापरकत्यनायां फलाभावस्य। श्रवीधम्यैद्वानादेव वर्वाभिमान-निष्ठभेः। श्रतोऽद्वेतवाक्यानि नाखण्डतापराणि। न्यायानुग्रहेण बलवतीभिर्भेदग्राहकश्रुतिस्नृतिभिर्विराधाच। किन्त्ववैधर्म्यलच-णाभेदपराष्येव । साम्यवीधं कश्रुतिस्तृतिभरेकवाक्यत्वात् । सामा-न्यात् त्विति ब्रह्मस्वाचिति । तव सान्ये श्रुतयः । यथोद्कं श्रुह् शुद्धमासिक्तं ताइग्रेव भवति। एवं मुनेविजानत श्राका भवति गातम निरञ्जनः परमं साम्यमुपैतीत्वाद्याः स्नुतयस् ।

ज्योतिरात्मनि नान्यत्र सर्वभूतेषु तत् समम्।
इत्यं च श्रक्यते दृष्टुं सुसमाहितचेतसा ॥
यावानात्मनि बोधात्मा तावाद्मात्मा परात्मनि ।
य एवं सततं वेट् जनस्थोऽपि न मुद्यति ॥

मुखाद्या। उत्तत्रुता माच्चदशायामपि भेट्घटितसाम्यवचनात् खुक्पभेदोऽप्यातानामस्तीति सिड्म्। श्रवेधम्याभेदपरत्वं पास्त-न्मते विष्णुर हे भिवे। इमित्यादिवान्यानां मन्तव्यम्। न तु तन्त्र-मस्य इं ब्रह्मास्मीत्यादिवाक्यानामपि। तब माङ्ग्रामते प्रजयकालीः नस्य पूर्णातान एव तदादिपदार्थतया नित्यशुद्रमुक्तत्त्वमसीत्यादि-यदि तु सगाद्युत्पन्नपुरुषेर ययात्रुतस्य ताह्यस्याक्यार्यत्वात्। नारायणास्य एव तत्पदार्थन्तदा तन्त्रमसौत्यादिवान्यानामपद्ने-धर्म्यार्थकतेवास्तु । ननु प्रयोजनाभावाद्य भेदपरत्वं श्रुतीनाः चस्रवतीति चेत्र मेरचीपपादनस्वैव प्रयोजनत्वात्। सृष्टिसंदा-र्याः प्रवाहरूपेणानुच्हेरात् तस्येक्ये माचानुपपनेः । अधिद-मात्राभेदस्य लेकिसिङ्कतया न तत्परत्वं श्रुतीनां घटत इति मैवन्। नाचवतर्केणाकाश्वदातान्येकत्वस्यानुमानतः प्रसक्तस्य श्रुत्यादिभि-निषेधान्। सपरचैतन्यश्रेभेदस्य चाप्रत्यचत्वात्। देशदिष्वेवानु-अवात्। यत एतसिसुद्रमन्तरं कुरतेऽच तस्य भयं भवतीत्वादि-भेदनिन्दा तु वैधन्यविभागान्यतर खच्च प्रभेदपरेति। नक्तवं मुक्कर्-नां प्रतिबिनावक्केदश्रुतीनां का गतिरिति चेदुन्यते। अनेक-तेज्ञानयादित्यमण्डलवत्। श्रनेकात्ममयमपि चिदादित्यमण्डल-मेकरसमिक्भक्तमेकिपण्डीक्वत्य तस्य किरणवत् खांश्रभूतैरसङ्घा-मुद्रचैरसङ्ख्योपाधिष्यसङ्ख्याविभाग एव प्रतिबिन्गादिष्ट एन्नैः प्रति-माञ्चने विभाग बच्चणान्य तस्य वाचारसाणमानतः ने प्रियितं न पुनरखख्डलम्।

वायुर्यधैको भवनं प्रविष्टो रूपं रूपं प्रतिरूपे। बभूव।
इत्यादिसांश्रहष्टान्तश्रुतीनां न्यायानुग्रहेण बलवन्द्वादिति।
तथा च सार्यते।

यस्य सर्वात्मकत्वेऽपि खण्डाते नैकपिण्डता।

द्रित । ब्रह्ममौमां सायां तु नित्याभियक्ते परमेश्वरचैतन्येऽन्येषां वयक्पाविभागेनाप्यद्वेतमुक्तमविभागे। वचनादिति स्वेणिति । श्रिषकं तु ब्रह्ममौमां साभाय्ये प्रोक्तमस्याभिदिति दिक्। स्वयस्य दितौयव्याच्यायां त्ययं भावः। प्रवयकाले पुरुषविज्ञातीयं सर्वनेवासत्। श्रूष्टिवयाकारित्वाभावात्। पुरुषाणां कूटस्यत्वेनार्यं-क्रियेवाप्रसिद्धेति। श्रतः सर्गकाल द्रव प्रवयेऽपि सत्त्वम्। श्रूत-स्वदात्तमां विज्ञातीयद्वेतराष्ट्रित्यम्। तथा सर्गकालेऽपि कूटस्यत्व-स्वपारमार्थिकसत्त्वेनान्यक्तेति विज्ञातीयद्वेतराहित्यात् सर्गकाली-नाद्वेतश्रुतयोऽप्युपपद्मा द्रति॥ १५४॥ नन्वात्मन एकत्ववदेकस्य-त्वमपि नानारूपताप्रव्यचेण विरुद्धं तत् कथमुक्तं ज्ञातिपरत्वा-दिति तवाद्द।

# विदितनस्वकारणस्य इष्टातद्रूपम् ॥ ९ ५ ५ ॥

विदितं साष्टं बन्धकारणमिववेका यब तस्य दृष्टीव पुरुषेष्ठत-दूपं रूपभेद द्रव्यर्थः। श्रतो भ्वान्तदृष्या न रूपभेदिविद्विरिति। ॥ १५५॥ ननु तथायनुपलस्थादेकरूपत्वाभावः सेतस्यति तबारः।

#### नाम्बाद्दश्या चचुषातामनुपलमाः॥९५६॥

श्रनुपलसः एवासिद्धः। श्रज्ञैरदर्शनेऽपि ज्ञानिभिरेकरुपलस्य दर्शनादित्यर्थः॥ ९५६॥ श्रद्धैतश्रुत्यनुपपन्तिं समाधायासासाहिते बाधकान्तरमादः।

# वामदेवादिमुक्ती नाद्देतम्॥९५०॥

वामदेवादिम् को ऽस्ति तथापीदानीं बन्धः स्विसन्भव विद्वः। श्रते। स चापि जातिसारणाप्तबोधस्त्रवैव नाखाडाताद्वीतमित्यर्थः। जनान्यपवर्गमापेत्यादिवाक्यश्चनिवरे अञ्चिति शेषः। न चैवं बन्ध-मोद्यावुपाधेरेवेव्यवगन्तवम्। त्रुतिस्नृतिसिङ्घान्तविरोधात्। दुःखं मा भुद्धीयेति कामनादर्शनेन पुरुषमे चस्यैन मेाचाख्यपरमपुरुषा-र्घत्वाच । चंपाभेर्दुःखद्वानस्य च तार्ट्येन परम्परयैव पुरुषार्थत्वाम् पुनादिवदिति। यदप्याधुनिकैमीयावादिभिक्च्यते। अद्वैतस्रुति-विरोधाद्वस्यमे।चर्छाष्ट्रचंद्वारादिशुतये। वाध्यना इति । सत्। माचास्यफनस्यापि त्रवणकान एवाभावनिश्वये त्रवणोत्तरं मननादिविधेरननुष्ठान उच्चणामामाष्यम्यङ्गात् । मपञ्चान्तर्गतस्य वेदानस्याप्यद्वेतत्रुत्या बाघे वेदान्तावगतेऽप्यद्वेते पुनः संश्वाप-भेजा। खाप्तवाकासा जाग्रति बाधे तदाकार्थे पुनः संश्यवत्। किञ्च मिथ्याबुद्दिनीत्तिकतेत्वनुशासनाद्वर्मादिषु सापवित्रिथ्या-इष्टया बाहुमभेदा एव सांष्ट्रिकशब्देन प्रपञ्चस्याविद्यकता-याचा नैरभ्युपगमादिति दिक्॥ ९७७॥ ननु वामदेवादेरिप पर्ममोची न जात इत्यभ्यपेयं तनाइ।

### खनादावद्य यावदभावाङ्गविष्यद्येवम्॥ ९५ ८॥

श्वनादी कालेऽस्य यावचेन्त्रीची न जातः कस्यापि तर्षि भवि-याकालेऽप्येवं मेाचयून्य एव स्थात् सम्यक्षाधनानुष्ठानस्था-विशेषादित्वर्थः॥ ९५०॥ तत्र प्रयोगमादः।

#### दरानीमिव सर्वच नात्यनोच्छेदः॥ १५६॥

सर्वत काले बन्धस्यात्मनाच्छेदः कस्यापि पंता नास्ति वर्तमान-

का जबिदित्यम्मानं सम्बविदित्यर्थः॥ १५८ ॥ पुरुषाणां यदेकरूप-त्यमेकत्वप्रतिपादकश्रुत्यर्थावधारितं तत् किं मोच्चका जे किं सर्वदेवे-त्याकाञ्चायामारः।

#### व्याहमाभयरूपः ॥ ५ ६०॥

स च पुरुषो व्याष्ट्रमीभयक्षेपा व्याष्ट्रमी निष्टमी क्येभेंदी बक्षात् तथेत्वर्थः । श्रुतिसृतिन्यायेभ्यः सदैकक्ष्पतासिद्धिरिति श्रेषः। तदुक्तम्।

> बज्ररूप इवाभाति मायया बज्ररूपया । रममाणी गुणेष्ट्रस्था ममाइमिति बध्यते ॥

इति।

जगराख्यमशस्त्रे सप्तात् सप्तानारं वजत्। रूपं व्यजति ने। शानां ब्रह्म शानावदंदितम्॥

इति च ॥ ९६०॥ ननु साचित्वस्थानित्यत्वात् पुरुषाणा वर्षं सरीकरूपतं तवारः।

# याचातास्वात् साचितम्। १६१।

पुरुषस्य यत् साचित्वमुत्तां तत् साचात्यस्यस्मानात् । न तु परिणामति दत्यर्थः । साचीत्वस्यस्येनं बुद्धिमान्नसीचिति। साचाद्रृष्ट्वतं साचाद्रृष्टिर सञ्चायामिति साचित्राब्द्युत्पादमात् । साचाद्रृष्ट्वतं चाव्यवधानेन द्रष्टृत्वम् । पुरुषे च साचात्यस्यन्यः खबुद्धिष्टलेशे भवति । श्रते। बुद्धरेव साची पुरुषोऽन्येषां तु द्रष्टृमानमिति शास्त्रीया विभागः । ज्ञाननियामकञ्चार्थाकारतास्थानीयः प्रति-विस्कृपं एवं सम्बन्धाः ने तु संयोगमान्तमित्रसंश्रादित्यस्यादेव्यस्यानाभावमानेष गोणम्। श्रच्चसम्बात् साचित्वमिति पाठे त्वच्चमः बुद्धिः करणः त्वसामान्यात्। तस्या यथोक्तात् प्रतिविश्वरूपात् सम्बन्धादित्वर्थः। ॥ ९६९ ॥ चभयरूपत्वाभावतिङ्गर्थं पुरुषस्यापरा विश्वेषावादः स्वाभ्याम्।

# नित्यमुक्तत्वम् ॥ ९ ६ १ ।

मदैव पुरुषस्य दुःखाःख्यबन्धश्रृत्यत्वम्। दुःखादे बुद्धिपरिणाम-त्वादित्वर्थः। पुरुषार्थसु दुःखभागनिष्टनिः प्रतिबिम्बरूपदुःखनि-द्वनिर्वेत्वृक्तमेव॥ ९६२॥

#### कीदासीन्यं चेति ॥ १ ६३॥

चौदासीन्यमकर्द्धतं तेन चान्येऽपि निष्कामत्वादय उपचच-णौयाः। कामः सङ्घलो विचिकित्वा श्रद्धाश्रद्धा धृतिर धृतिभौ-रित्येतत् सर्वे मन एवेति श्रुतेः। इतिश्रद्धः पुरुषधर्मप्रतिपादन-समाप्ति॥ ९६ ॥ नन्वे व प्रक्षातप्रषयो रन्ये। उन्यं व धर्म्येण विवेके सिद्धे पुरुषस्य कर्द्धतं बुद्धेरिप च चार्द्धतं श्रुतिसृत्यो सन्यमानं कथमुपपद्येयातां तवाइ।

# उपरागात् कटलं विवाज्ञिष्याचिवाज्ञिष्यात्। १ ६४।

श्वत यथायोग्यमन्वयः। पुरुषस्य यत् कर्ष्ट्रस्यं तहु श्रुपरागात्। बुद्धेश्व या चिन्ना सा पुरुषसान्निध्यात्। स्तहुभयं न वास्तविनिध्यादः। यथाग्न्ययसेः परस्यरं संयोगिविश्रेषात् परस्यर्धनैयव-हार चौ।पाधिको यथा वा जलस्विषेः संयोगित् परस्यर्धनी-रोपस्त्रथैव बुद्धिपुरुषयोरिति भावः। एतस् कारिकयायुक्तम्।

> तसात् तस्योगार्चेतनं चेतनावरिव खिज्जम् । गुणकर्टीचे च तथा कर्तिव भवस्युद्धचीनः ।

द्रति। चित्रान्निध्यादिति द्वि:पाठाऽध्यायसमाप्तिस्चनार्थः॥ ९६ ॥

हेयहाने तथे। हैं तू इति खूहा यथाक्रमम् । चलारः शास्त्रमुख्याचा श्रध्यायेऽस्मिन् प्रपिच्चताः ॥ सङ्ख्तिमसाङ्क्षास्त्रनाणामधेस्यात प्रपञ्चनात्। शास्त्रं योगवदेवेदं साङ्क्षाप्रवचनाभिधम्॥

र्द्रात विद्वानाचार्यनिर्मिते कापिलसाङ्क्यप्रवचनस्य भाष्ये विष-वाध्यायः प्रथमः॥

शास्त्रस्य विषये। निरूपितः। नाम्प्रतं पुरुषस्यापरिणामित्वोप-पादनाय प्रक्तितः स्टिमित्रयामितिवस्तरेण दितीयाध्याये वस्य-ति। तवैव प्रधानकार्याणां स्रूरुपं विस्तरता वक्तव्यं तेभ्ये।ऽपि पुरुषस्यातिस्फुटविवेकाय। श्रत एव।

> विकारं प्रक्ततिं चैव पुरुषं च सनातनम्। या यथावद्विजानाति स विष्टच्यो विमुच्यते॥

इति मेरचर्थभीदिषु नयाणामेव ज्ञेयलवचनम्। तनादाव-चेतनायाः मक्ततेनिष्ययोजनसम्बद्धत्वे मुक्तस्यापि बन्धमसङ्ग इत्या-श्येन जगत्मर्जने प्रयोजनमारः।

## विमुक्तमोत्रार्थे खार्थं वा प्रधानस्य ॥ ९ ॥

कटेलिमिति पूर्वेष्थायशेषस्वादनुषज्यते स्वभावते। दुःखबन्धा-दिनुत्रस्य पुरुषस्य मतिबिनस्पदुःस्वमे।चार्थं मतिबिनसम्बेन दुःखमेत्वार्थं वा प्रधानस्य जगल्कष्टेलम्। श्रयवा स्वार्थम्। स्वस्य पारमार्थिकदुःखमेत्वार्थमित्यर्थः। यद्यपि मेत्ववद्गोगोऽपि स्टेः प्रयोजनं तथापि मुख्यत्वास्रीत्व एवेत्तः॥९॥ ननु मेत्वार्थं चेत् स्टिल्लिहि सक्षत् स्थ्यव मेत्वस्थावे पुनः पुनः स्टिनि स्वादिति तवाह।

#### विरक्तस्य तिसद्देः ॥ २ ॥

नैकदा स्टेमीचः किन्तु बज्जशे जन्ममरणयाध्यादिविविध-दुःखेन स्रशं तप्तस्य ततस्य प्रकृतिपुरुषविविवेकस्यात्योत्पन्नपरवै-राग्यस्वैव मेर्ाचोत्पिनिविद्वेरित्यर्थः ॥ २ ॥ सक्तत्वृष्ट्या वैराम्या-सिद्वै। हेतुमार ।

# न अवषमाचात् तत्विद्विरनादिवासनाया बजवन्वात्॥ ३॥

श्रवणमिष बङ्जन्महातपुष्येन भवति । तबापि श्रवणमाबाद्य विराग्यसिद्धिः किन्तु साळात्कारात्। साळात्कारच्य काटिति न भवति । श्रनादिनिच्यावासनाया बजवन्तात् । किन्तु योगनिष्ठया । योगे च प्रतिबन्धवाङ्जन्यमित्यते बङ्जन्यभिरेव वैराग्यं मेाचच्य कराचित् कस्यचिरेव सिङ्गतीत्वर्थः॥ ३॥ सृष्टिप्रवाहे हेत्वनारमाह ।

### बहुस्त्यवद्वा प्रत्येकम्॥ ४॥

यथा गृहस्थानां प्रत्येकं बहवेर भर्तव्या भवन्ति स्त्रीपुवादिभे-देन। एवं सम्बादिगुणानामपि प्रत्येकमसङ्ख्युपुरुषा विमेरचनीया अविता । श्वानः कियत्यक्षमे। द्वीपि पुरुषात्तरमे। श्वामे स्वित्यक्षः । तथा त्र वेशास्त्रम् । स्वादे घटते । पुरुषाणामानन्त्रादिखर्थः । तथा त्र वेशास्त्रम् । स्वत्यक्षां प्रति नष्टमप्यनष्टं तद्व्यक्षाधारस्वत्वदिति ॥ ४ ॥ अनु प्रक्षतेरेत्र स्वष्टृत्वं कथमुन्यते । एत्रसादास्त्रन श्वाकाशः सस्भूतः इति श्रुत्वा पुरुषस्थापि स्वष्टृत्विविद्वेरिति तवादः ।

## प्रक्रतिवासवे च युम्बन्द्याच्यानिचिद्धिः॥ ५ ॥

प्रकृति सहृत्वस्य वस्तुत्वे च विद्वे पुष्पस्य सहृत्वास्थास पव त्रुतिषु विद्युति। उपावनायामेव त्रुतेस्तात्पर्थात्। श्रजामेका-विस्वत्रुत्वन्तरेष प्रकृतेः सहृत्विविद्वेः। पुंचां कूटस्त्रित्याव-वेश्वक्रुत्वन्तरिवरेश्वासेत्वर्थः। श्रयं चाध्याम उपचारक्रपे। त्रैाके विद्व पवास्ति। यथा खशक्तिषु येश्वेषु वर्तमानी जयपराजयी राजन्युपर्चर्यते नथा खशक्ति। प्रकृति वर्तमानी सहृत्वादिकं शक्ति-मत्यु पुरुषेषूप्रचर्यते शक्तिश्वित्रहमेदान्। तदुक्तं कीर्ने।

श्रक्तिशक्तिमतोर्भेदं पश्चान्ति परमार्थतः। श्रमेदं चानुपश्चान्ति योगिनस्तत्त्वचिन्तकाः॥

इति । भेद्रमन्योऽत्याभावमभेदं वाविभागरूपं मक्तव्यादितश्वी-मासकाः पद्मनौत्वर्थः । तयो खोदादादरसम् । ख्रयात खादेशीः भेति ते तीत्वादिख्रतिः । खात्वेवेद सर्वमित्वादिख्रतिखेति भावः ॥ ५ ॥ नन्वेवं मक्तताविप स्रष्टुत्वं वास्तविति कुतोऽवधृतं सर्वैः खप्तादिनुस्यताया खपि खुवणुदिति त्वाहः ।

## कार्यतस्त्रिद्धेः॥ ई॥

कार्याकामधीक्रियाकारितया वाक्तवत्वेत कार्यत स्व धर्मिबाइक.

ममाणेन मक्तर्वास्तवसृष्विषद्विरित्यर्थः। स्त्रादित्स्यतात्रुतव-स्त्वनित्यतारूपायस्वांश्माने पुरुषाध्यस्तवांशे वा बोध्याः। स्रन्यथा स्टिप्रतिपादकत्रुतिविरोधात्। स्त्रपदाथानामपि मनःपरिणा-मत्वेनात्यन्तासन्ताविरदास्रोति॥ ६॥ ननु प्रक्रतेः स्रार्थत्वपद्ये मृक्त-पुरुषं प्रत्यपि सा प्रवर्तेत तवाद।

## चेतनोदेशात्रियमः कष्टकमोच्चवत्। ७।

चिती सञ्ज्ञान इतिद्युत्पच्या चेतनीऽनाभिज्ञः । यथैकमेव काटकं यञ्चतनोऽभिज्ञस्तसादेव मुच्यते तं प्रत्येव दुःखात्मकं न भवत्यत्याम् प्रति तु भवत्येव तथा प्रक्रतिरिप चेतनादिभिज्ञात् क्षताथादेव मुच्यते तं प्रत्येव दुःखात्मिका न भवति । अन्यानन-भिज्ञान् प्रति तु दुःखात्मिका भवत्येवेति नियमे। व्यवस्थेत्यर्थः । एतेन सभावते। बड्डाया अपि प्रक्षतेः स्वमाची घटत इत्यते। न मृत्तपुक्षं प्रति प्रवर्तते॥ ७॥ ननु पुक्षे स्वष्टृत्वमध्यस्तमात्रमिति यदुक्तं तम्र युक्तम् । प्रक्षतिसंयोगेन पुक्षस्यापि महदादिपरिणा-मीचित्यात् । दृष्टो हि प्रथिव्यादियोगेन काष्टादेः प्रथिव्या-दिसद्यः परिणान इति तनाइ।

## अन्ययोगेऽपि तिसिद्दिनीस्त्रस्थेनाये।दाइवत्॥ ८॥

महातियोगेऽपि प्रवस्य न समृत्विधिद्वराञ्जस्येन वाचात्। तव द्वानोऽयोदाद्वत्। यथायसे न दम्भृत्वं वाचादित्व किन्तु स्वं युक्ताग्निद्वादक्तमध्यत्त्वमेवेत्वर्थः। उत्तद्वद्याने तूभयोः परिणामः प्रत्यचिद्वत्वादित्यते वन्दिम्ध्यते त्वेकस्यैव परिणामेनेपपमावुभयोः परिणामकस्यने गीरवम्। श्रन्यथा जपावयोगात् स्किटिकस्य रागपरिणामापनेरिति ॥ प्रशः पत्तं मेाच द्रति मानुक्तम्। ददानौ स्प्रेमुंखं निमिन्नकारणमादः।

#### रागविरागयोर्थेागः खरिः । ८।

राशे खिंदैराग्ये च योगः खकपेऽवस्थानम्। मुक्तिरिति यावत्। प्रथया चित्तविति रावत्। प्रथया चित्तविति रावत्। प्रथया चित्तविति रावत्। तथा च मुतिरित ब्रह्मादिक्पां रागः खिंदकारणिनत्याज्ञयः। तथा च मुतिरिप ब्रह्मादिक्पां विविधकनेगितमुक्ता इति तु कामयमाना योऽकामा न तस्य प्राणा चम्कामन्तीति। रायवैराग्ये चिप प्रक्रतिधनीवेव ॥ ८ ॥ इतः परं खिपक्रियां दक्षुमार्भते।

# मददादिक्रमेण पन्दभूतानाम्। ९०।

स्विदिति पूर्वस्वादनुवर्तते । यद्मणेतसादासन श्वाकाशः सस्मृत इत्यादिस्तावादावेव पञ्चभूतानां स्विः स्रूयते तथापि मस्दादिक्रमेणेव पञ्चभूतानां स्विदिष्टेव्यर्थः । तेज सादिस्विः स्रुता गग्रनवास्स्वेरापूरणम्बुक्तस्त्रुतावपादी महदादिस्विः पूर-श्वीयेति भावः । श्वत च प्रमाणं घटस्विवदन्तः करणातिरिक्ता-सिक्यस्टेरनः करणवित्रपृवेकस्वानुमानम् । किञ्च।

## एतसाज्जायते प्राणी मनः सर्वेन्द्रियाणि च। सं वायुर्ज्योतिरापच एथिवी वित्यस्वधारिणी।

इतिमुखनारखणाठक्रमानुरोधन समाणमस्जन् प्राणास्त्रद्वां सं वायुनित्वादिशुत्वन्तरेण च पन्धभूतस्त्रष्टेः मास्त्रस्टादिस्टिटर-वधावेत इति । माणसानाः करणस्य प्रक्तिनेद इति वस्त्राति। स्रतोऽस्यां श्रुती प्राण एव मस्त्रस्तिति। नया च वेदान्तस्य-मिम सद्दादिक्रमेणेव स्प्टिं विक्ता। सन्तरा विद्यानमनसी क्रमेष तिस्त्रस्ति। सद्दाकास्योगिध्ने बुद्धिमनसी सन्तराख्ने इति क्रमेषेत्रस्थः। मनसि चास्स्वारस्य प्रवेश इति ॥ ९०॥ प्रक्रतेरेव स्रमृत्यं

खमे। घाषें तथा निष्णवात्। महदादीनां तु चचनिकारचष्टृत्वं न खमे। चार्षेमनिष्णवादिति। विशेषनाइ।

# चात्रायेतात् स्टेनेषामात्रायं चारमः। ११।

एषां महरादीनां स्रष्टृत्वस्वातार्थत्वात् पुरुषमे स्वार्थत्वास्त्र स्वार्थे श्वारत्मः स्वष्टृत्वं विनाशित्वेन मोद्यायागादित्वर्थः। पर-मेद्यार्थेकत्वे चावश्वके पुरुषमेद्यार्थकत्वमेव युक्तं न म्हाति-मेद्यार्थकत्वं तस्याः पुरुषगुणत्वादिति॥ १९॥ स्वर्ण्डदिसा-स्वयोः स्वष्टिमाह।

#### दिवासामाकाशाहिम्यः । ९२ ।

नित्यो वै। दिवाली तावाकाश्यक्ततिभूती प्रकृतेगुंखविश्वेषावेव। श्रतो दिवालकोर्विभृत्योपपत्तिः। श्राकाश्वत् वर्षमत्त्वः
नित्य दत्यादिशृत्युक्तं विभृत्यं चाकाश्यद्योपपद्मम्। यो तृ खल्कः
दिवाली ते। तृ तत्तवुपाधिवंगागदाकाशादुत्यद्येते दत्वर्षः।
श्रादिश्रव्देने।पाधिग्रह्णादिति। वद्यपि तत्तवुपाधिविश्विश्वाकाश्रमेव खल्कदिवाली तथापि विश्विष्टस्यातिरिक्तताभ्युगमवादेन
वैश्वेषिकनये श्रोवस्य कार्यतावत् तत्कार्यत्वमकोक्तम् ॥ ९२ ॥
ददानी महदादिक्रमेणियुक्तान् सक्तपता धर्मतस्य क्रमेण दश्वित ।

# अध्ववसावा वृद्धिः। ९ १।

मदनस्य पर्याया वृद्धिरिति। त्रध्यवसायस्य निस्त्याखासस्या साधारणी हिनिरिखर्थः। त्रभेदिनिर्देशस्तु धर्मधर्म्धभेदात्। स्रखास्य बुद्धेमेदस्यं स्रोतरस्वकत्रायेखापकत्वात्राद्धेसर्यास्य मन्न-सन्। सविकारात् प्रधानात् तु महत्तत्वमजावतः। महानिति यतः ख्यातिर्जीकानां जायते सदा ॥

इतिस्कृतेः। श्रस्य महतो भूतस्य निःश्वसितमेतद्वयेद इत्यादिश्वितिस्कृतिषु च हिरप्यगर्भे चेतनेऽपि महानितिश्रव्दे। बुद्धुभिमानित्वेनेव। यथा प्रथियभिमानिचेतने प्रथिवीश्रव्दस्तद्वत्। एवमेव सद्रादिष्वहद्धारादिश्रव्दे।ऽपि बे।ध्यः। प्रक्षत्यभिमानिदेवतामारभ्य सर्वेषामेव भूताभिमानिपर्यन्तानां खखबुद्धिरूपास्य प्रतिनियतोपाधयो महनन्त्रस्थैवांशा इति ॥ ९ ३॥ महनन्त्रस्थापरानिप्रभीनाह ॥

#### तलायं धर्माहि॥ ९४॥

धर्मज्ञानवैराग्येश्वर्थाण्यपि बुज्जुपादानकानि नाइङ्काराद्युपा-दानकानि बुद्धेरेव निरित्रश्यसम्बकार्यत्वादित्वर्थः ॥ ९४ ॥ नन्वेवं कथं नरपत्रादिगतानां बुज्जुंशानामधर्मप्रावस्यमुपपद्यतां तवाइ।

## मच्दुपरागाद्विपरीतम्। ९५ ।

तदेव महम्महत्तम्वं रजन्तमोभ्यामुपरागादिपरीतं चुट्रमधर्माम्नानावराग्यानेश्वर्यधर्मकमपि भवतीत्वर्थः। एतेन सर्व एव पुरुषा
भ्रंश्वरा इति श्रुतिस्नृतिमवादे।ऽप्युपपादितः। सर्वे।पाधीनां खाभाविकत्र्यर्थस्य रजन्तमोभ्यामेवावरणादिति। नन्त्रवं धर्माद्यवस्थानार्थं बुद्धेरिप नित्यत्वात् कथं कार्यतेति चेन्न। मह्नत्यं स्कर्षे बीनावस्त्रमहत्त्वे सत्त्वविशेषे कर्मवासनादीनामवस्थानात् तस्यैव मानकारणावस्थायामद्भरवदुत्पत्त्यज्ञीकारात्। तथा चाकाश्वदेव
नित्यानित्यो।भयरूपा बुद्धिः। यथा कारणं खाकारः मह्नतिमभावादिति॥९५॥ महन्त्वं खच्चित्वा तत्कार्यमहस्तारं खच्चिति।

## अभिमानोऽइङ्गारः ॥ ९ €॥

श्रद्धदोतीत्यद्द्धारः कुत्सकारवत्। श्रमः करणद्र्यं य च धर्मधः न्यंभेदादिभिनान द्रत्युक्तोऽसाधारणप्रक्तितः। स्वनाय बुङ्घा निश्चित यवार्थेऽद्दक्षारममकारा जायेते। श्रतो एक्योः कार्येकारणभावानु-सारेण प्रक्तितरिप कार्यकारणभाव उत्तीयत द्रति प्रागेवेक्तिम्। श्रमः करणमेकमेव बीजाङ्करमद्दाष्ट्रचादिवदवस्थावयमावभेदात् कार्यकारणभावमापद्यत द्रति च प्रागेवेक्तिम्। श्रत एव वायुनात्यः-यार्भने। महान् मतिब्रह्मा पूर्वुद्धः स्थातिरीत्यर द्रति मने। बुङ्घारे-कपर्यायत्वमुक्तमिति॥ १६॥ क्रमागतमदृद्धारस्य कार्यमाद्द।

## एकादशपन्द्रतसावं तत्कार्यम्। ९०।

एकादशेन्द्रियाणि शब्दादिपञ्चतन्त्रातं चाइक्कारस्य कार्येनिन्यर्थः। नयानेनेन्द्रियणेटं रूपादिकं भोक्तयमिदमेव सुखसाधन-मित्याद्यभिमानादेवादिसर्गेष्ट्रिन्द्रियतद्विषयोत्पन्त्याइक्कार इन्द्रिया-दिहेतुः। बेतके भागाभिमानिनेव रागद्वारा भागोपकरणकरण-दर्शनात्। रूपरागादभूञ्च चुरित्यादिना मोच्चधर्मे हिरप्यगर्भस्य रागादेव समष्टिचचुराद्युत्पन्तिसारणाञ्चिति भावः। श्रतस्य भूते-न्द्रिययोर्मध्ये रागधर्मकं मन एवादावहक्कारादुत्पद्यत इति विशेष-चन्नावादीनां रागकार्यत्वादिति॥१०॥ तवापि विशेषनाह ।

## याचिकमेकादशकं प्रवर्तते वैक्कतादस्कारात्। ९ कः।

एकाद्यानां पूरणमेकाद्यकं मनः घोड्यात्मगणमध्ये साल्चि-कम्। यतस्त्रदेशतात् साल्विकाइङ्काराज्ञायत द्रव्यर्थः। यतस्य राजसाइङ्काराइग्रेन्द्रियाणि तामसाइङ्काराच तत्यावाणीत्वपि गन्तवम। वैकारिक खेज सम्बाग नाम स्थान है विधा।
प्रश्नाका दिक वे विधा पार्यो मिया है विधा ।
वैकारिका स्था दे देवा प्रश्नी मिया हो ने यतः।
तेज साहिन्द्रिया प्योव द्वानक मैमयानि प।
नामसे। भूतस्र खाहिथेतः सं खिङ्गमा सानः।

इत्यादिसृतिभ्य एव निर्णयात्। श्रत एव पुराणाद्मनुवारेष कारिकायानयोतदुक्तन्।

> साम्बिक एकादशकः मवतेते वैद्यतादशक्कारात्। भूतादेखन्यानः स तामसस्त्रीजसादुभयम् ।

द्रित। तैजिसे राजसः। स्थयं द्वानकर्नेन्द्रिये। ननु देव-नास्यमुनिरित्यागानिस्के करणानां देवान् वद्यिति तत् कथं कारिकयापि देवानां सान्तिका सङ्कारकार्यत्वं नेत्रामिति। स्थ्यते। समष्टिकसुरादिश्वरीरिषाः स्व्यादिकेतना एव चसुरादिदेवनाः श्रूयने। श्रात्य व्यष्टिकरणानां समष्टिकरणानि देवतेत्वेव पर्यव-स्वति। तथा च व्यष्टिसमञ्जारेकनाश्येनाव शास्त्रे देवाः करणेभ्ये। न प्रयङ्गिरिश्यन्ते। श्राः समष्टीन्द्रियाणि मनोर्पेच्ययात्यस्य-त्वेन राजसासङ्कारकार्यत्वेनेव निर्दिष्टानि। स्नृतिषु च व्यष्टीन्द्रि-यापेच्ययाधिकसम्बत्वेन सान्तिकासङ्कारकार्यनयोक्तानौत्यविरोध द्रित गन्तव्यम्। नदेवमसङ्कारस्य वैविध्यान्यस्तेरादिष नाकारणस्य वैविध्यं मन्तव्यम्।

वाचिको राजस्थीव नामस्य विधा मदान्।

द्रित सारणात् । वैविध्यं चानयोर्व्यक्तिभेदादंशभेदाहेश्वस्वरे॰ तत्॥ ९८॥ एकादशेन्द्रियाणि दश्यमि।

## कर्नेष्ट्रियनुद्वीन्द्रयैरान्तरमेकादशकम् । ९८।

कर्मेन्द्रियाणि वाक्पाणिपादपायूपक्षानि पञ्च ज्ञानेन्द्रियाणि च चजुःत्रोत्रत्वस्वनद्वाणाच्यानि पञ्च। एतेर्द्रश्रभः चडान्तरं मन एकादश्वकनेकादश्रेन्द्रियमित्यर्थः। इन्द्रस्य चङ्कातेत्रस्य करण-मिन्द्रियम्। तथा चाडज्कारकार्यत्वे सति करणत्वमिन्द्रियत्व-मिति॥ ९८॥ इन्द्रियाणां भौतिकत्वमतं निराकरोति।

## यादकारिकलश्रुतेन भातिकानि । १०।

इत्रियाणीति श्रेषः। पाइक्कारिक से प्रमाणभूता त्रुतिः का ब लुप्ताप्यापार्थवाक्यान्यान्याद्यि ब स्मृतिस्य सानुमीयते। प्रत्य सा त्रुतिर हं वज्ज स्थानित्यादिः। नन्त समयं हि सान्य मन इत्यादिः भीतिक त्रोपि त्रुतिर स्वीति चेद्य। प्रकाशक त्रुवान्यान्यान्यान्यान्याः करणोः पादान त्र स्वेवो चित्रतया हक्कारिक त्रुतेरेव मुख्यत्यात्। भूतानाः मिष हिरण्यमभैवक्क स्थान्यात्रस्य मनो जन्यत्यात्यः। व्यष्टिमन-पादीनां भूतमं स्वयत्येव तिष्ठतां भूते स्था अभिवाक्तिमा ने प्रतिन्यान्यात्रस्य प्रकार्याद्या विकार्यात्रस्य प्रकार्याद्या व्यक्ष प्रतिने प्रतिन स्वत्यात्रिया न प्रकार्याद्या वाग्यति वातं प्राण्या स्वरादित्य नित्याः दिस्तृती देवता स्विन्द्रियाणां चयक यनेन देवते। पादानक त्यस्याप्यवग्तान्यात्रस्य स्वराप्य स्वर स्वराप्य स्वराप्य स्वराप्य स्वराप्य स्वराप्य स्वराप्य स्वराप्य स्वर स्वराप्य स्वराप्य स्वर स्वराप्य स्वर स्वराप्य स्वर स्वराप्य स्व

## देवताखययुतिनारस्थकस्य । १९॥

देवतासुया खयत्रुतिः सा नारस्थकस्य नारस्थकविषयिणीव्यर्थः। श्रनारस्थकेऽपि भूतते जलविन्देर्लियदर्शनात्। श्रनारस्थकेष्वपि भूतेष्वात्मने। खयत्रवणाच। विद्यानघन एवतेन्थ्यो भूतेभ्यः समुत्याय ताब्वेवानु विनश्यनीव्यादिश्रुताविति भावः॥ २९॥ इन्द्रियाना-र्शतं मने। निव्यमिति केचित् तत् परिदर्ति।

#### । साङ्घापवचनभाष्यम् ।

## तदुत्पित्रज्ञतेविनाग्रहर्गनाच । ११।

तेषां सर्वेषामेवेन्द्रियाणामृत्यनिरित्त ।

एतसाज्जायते पाणी मनः सर्वेन्द्रियाणि च।

इत्यादिश्रुतेः। ष्टङ्गाद्यवस्थामु चन्नुरादीनामिव मनसेाऽस्वप-चयादिना विनाश्रनिर्णयाचेत्वर्थः। तथा चाक्रम्।

रशकेन निवर्तनी मनः सर्वेन्द्रियाणि च।

इति । मनसे नित्यत्ववचनानि च प्रक्तत्वाख्यवीजपराणीति ।
। २२ ॥ गोजकजातमेवेन्द्रियमिति नास्तिकमतमपाकरोति ।

#### सतीन्त्रियमिन्त्रियं भानानामिष्ठाने । १३॥

इन्द्रियं सर्वमतीन्द्रियं न तु प्रत्यचं भ्वान्तानामेव त्विष्ठाने बाखके तादाक्रयेनेन्द्रियमित्वर्थः। श्रिष्ठानमित्वेव पाठः॥ २६॥ एकमेवेन्द्रियं शक्तिभेदादि जचणकार्यकारीतिमतमपाकरोति।

### यित्तभेदेऽपि भेदिसद्दी नैकलम्॥ २४॥

एकस्वेनिद्रयस्य श्रक्तिभेदस्वीकारेऽपीन्द्रियभेदः विद्युति श्रक्तीना-मपीन्द्रियत्वात्। श्रतो नैकत्विमिन्द्रियस्येत्यर्थः॥ २४॥ नन्देकस्वाद-इद्वाराद्वानाविधेन्द्रियोत्पत्तिकस्वनायां न्यायविरोधस्त्रवादः।

#### न कल्पनाविरोधः प्रमाणदृष्टस्य ॥ २ ५ ॥

सुगमम् ॥ २५ ॥ एकस्रीव मुख्येन्द्रियस्य मनसेऽन्ये दश श्रांती-भेदा द्रव्यास् ।

#### चभयात्मकं मनः॥ २६॥

चानकर्मेन्द्रियात्मकं मन द्रव्यर्थः॥ २६॥ चभवात्मक्रमिव्यस्थार्थे स्वयं विष्टणोति।

#### ग्णपरिणामभेदाम्नानात्वमवस्थावत्। १०।

यथैक एव नरः सङ्गवशासानात्वं भजते कामिनीसङ्गात् कामु-के विरक्तमङ्गादिरक्तोऽत्यसङ्गाद्यात्य एवं मनोऽपि चन्नुरादिसङ्गा-चन्नुराद्यकीभावेन दर्शनादिष्टिचिविशिष्टतया नाना भवति। तव देत्रभृषोत्यादि। गुणानां सन्तादीनां परिणामभेदेषु सामध्यादि-त्यथः। एतद्यात्यवमना द्रभूवं नान्नीषमित्यादिन्तृतिसिद्वाचन्तुरा-दीनां मनःसंयोगं विना व्यापारान्तमत्वादनुभीयते॥ २०॥ ज्ञान-कर्मिन्द्रयये।विषयमादः।

#### रूपादिरसमजाना उभयोः॥ २८॥

श्रवरमानां मनः पुरीषादिः। तथा रूपरमगन्धसार्श्यव्हा वक्तवादातव्यगन्तवानन्दियत्वोत्त्र्षृष्टवास्त्रोभयोद्गीनकर्मेन्द्रिययो-देश विषया दत्वर्षः। श्रानन्दियतवां चे।पखास्रोपस्थान्तरं विषय इति ॥ २८॥ यस्रोन्द्रियस्य येने।पकारेणैतानीन्द्रियाणीत्वुच्यते तदुभयमादः।

## द्रष्टृतादिरात्मनः करणतिमिन्द्रयाणाम् ॥ २८ ॥

द्रशृतादिपञ्चकं वकृत्वादिपञ्चकं सङ्कत्यिष्टत्वं चातानः पुरुषस्य दर्शनादिष्टनी करणत्वं त्विन्द्रियाणामित्यर्थः । नन् द्रष्टृत्वश्रीद्ध-त्वादिकं कदाचिदनुभवे पर्यवसानात् पुरुषस्याविकारिणोऽपि घटतां वकृत्वादिकं क्रियामानं तत् कथं कूटस्थस्य घटतामिति चेत्र । श्रयस्कान्तवत् सान्निध्यमानेण दर्शनादिष्टन्तिकद्वत्वस्थिवान द्रष्टृत्वादिश्रव्दार्थत्वात् । यथा हि महाराजः खयमव्यापियमाणो-ऽपि सैन्येन करणेन योद्वा भवत्याद्यामानेण प्रेरकत्वात् तथा कूट-स्थाऽपि पुरुश्चद्वादिश्वत्वराद्यिखन्तरणेद्वेष्टा वक्ता सङ्कत्वयिता चेत्येन

मादिभैवित संवेशास्त्रसाद्यस्याविष्यमावेषीय तेषां पेरकाखादयस्कानन-मणिविदिति। कर्छत्वं चात्र कारकचक्रप्रयोक्तृत्वं करणत्वं क्रिया-हेतृत्यापारवच्चं तत्साधकतमत्वं वा कुठारादिवत्। यत् तृ शास्त्रेषु पुरुषे दर्शनादिकर्छत्वं निषिध्यते तदनुकू क्रातिमच्चं तच्चित्रया-वच्चं वा। तथा चोक्तम्।

> श्रत श्रामिन कर्टलमकर्टलं च संस्थितम्। निरिक्कलादकर्तासी कर्ता सम्लिधिमावतः॥

द्ति। श्रत एव कारक चक्र प्रयोक्त नाशको रात्म खरूप नया द्रष्टृत्व-वक्तृत्वादिक मात्माना निष्धिमिति श्रूयते। न द्रष्ट दे प्रेविपरि ले। पे। विद्यते न वक्तु वक्ते विपरि ले। पे। विद्यत द्रत्यादि नेति। ननु प्रमाण-विभागे प्रत्य चादिष्ट भीना मेव करणत्व मृक्तम व कथमिन्द्रिय स्थो च्यत द्रति चेन्न। श्रव दर्शनादिरूपासु च चुरादिद्वारक बुडिष्ट भिष्टे वेन्द्रि-याणां करणत्व चनात्। तव पुरुष निष्ठे बोधा ख्यफले ष्टभीनां करणत्व स्थोक्तत्वादिति॥ २८॥ द्रदानी मन्तः करणवयस्या साधा-रण्ण भीराह।

#### नयाणां खालचएयम्। ३०॥

वयाणां महदहद्भारमनमां खालचाएं सं सं लचाणमनाधा-रणी द्वित्रयेषामिति मध्यमपदले। विद्यहत्तस्य भावसान्त्रमिन् व्यर्थः। लेको च महते। लच्चणमध्यवसायादिमद्वष्टगुणवन्त्रम्। प्रहङ्कृतस्य चात्मन्यविद्यमानगुणारोपः। मनस्यदेमस्तित्व्यङ्गी-करणमिति। तथा च बुद्देष्टेन्तिरध्यवसायोऽभिमानोऽहङ्कारस्य सङ्कल्यविकस्या मनस द्व्यायातम्। सङ्कल्यस्यिकीषां सङ्कल्यः कर्म नानसित्यनुद्यासमात्। विकस्यस्य संश्यो येशोक्तान्तमविशेषा वा न तु विशिष्टश्चानं तस्य बुड्विष्टिनित्वादिति ॥ ६० ॥ नयाणां साधारणों ष्टनिमणाइ ।

#### सामान्यकरणवृत्तिः प्राणाद्या वायवः पञ्च ॥ ३९॥

प्राणादिक्याः पञ्च वायुवत् सञ्चारात् वायवे ये प्रसिद्धास्त्रे सामान्या साधारणी करणस्थानाःकरणवयस्य ष्टन्तिः परिणाम-भेदा द्रत्यर्थः। तदेतत् कारिकये।क्रम्।

> खां च च प्रयं हिल स्त्रयस्य सेवा भवत्यसामान्या। सामान्यकरणहिनः प्राणाद्या वायवः पञ्च॥

द्रित । श्रव कश्चित् प्राणाद्या वायुविशेषा एव ते चान्तः करण-हत्त्या जीवनयोनिमयत्नक्षपया व्याप्रियन्त द्रित हात्वा प्राणाद्याः करणहत्तिरित्यभेदनिर्देश द्रव्याद । तद्य । न वायुक्तिये प्रथगुप-देशादिति वेदान्तस्वेण प्राणस्य वायुत्ववायपरिणामत्वयोः स्पुटं प्रतिषेधादवापि तदेकवाक्यताचित्यात् । मनेधिर्मस्य कामादेः प्राणाचोभकत्त्या सामानाधिकरण्येनवाचित्याच । वायुप्राणयोः प्रथगुपदेशश्चत्रवस्तु ।

> एतसाज्जायते पाणे। मनः सर्वेन्द्रियाणि च। खंवायुर्ज्योतिरापचा एथ्वी विश्वस्य धारिणी॥

द्रखाद्या इति । श्रत एव जिङ्गश्चरीरमध्ये प्राणानामगणनेऽपि न स्यूनता बुद्देरेव क्रियाशक्ष्या स्वनात्रप्राणादिनामकत्वादिति । श्रनःकरणपरिणामेऽपि वायुतुन्द्यमञ्चारविश्रेषाद्वायुदेवताधिष्ठि-तत्वाच वायुव्यवद्वारोपपितिति ॥ ३९ ॥ वैश्रेषिकाणामिवा-स्नाकं नायं नियमे। यदिन्द्रियष्टनिः क्रमेणैव भवति नैकदेव्याद ।

#### कमशो(कमशस्त्रियवत्तः । ३२॥

सुगमम्। जातिसाङ्कथस्यास्माकमदोषत्वात् सामग्रीसमयभाने सत्यनेकरपीन्द्रयरेकदेकष्टन्युत्पादने बाधकं नास्तीति भावः। इन्द्रियष्टभीनां विभागञ्च कार्रिकया व्याख्यातः।

शब्दादिषु पञ्चानामाले। चनमाविमयते हिनः। वचनादानविद्याचीत्वागीनन्दास्य पञ्चानाम्। प्रालोचनं च पूर्वाचार्यव्याव्यातम्।

श्रक्ति द्याने। चनं प्रानं प्रथमं निर्विकस्यकम्। परं पुनस्तथा बस्तुर्धर्मेजीत्यादिभिस्तथा।

द्ति। पमन्तरकालीनं च पुनर्वसुधर्में द्वेयहपधर्में स्वया जात्या-दिभिर्ज्ञानं स्विकत्यकं त्याले। चनात्यं भवतीत्यधः। तथा च निविकत्यकस्विकत्यकरूपं द्विविध्मप्येन्द्रियकं ज्ञानमाले। चनसञ्ज्ञा-मिति छक्षम्। कश्चित् तु निविकत्यकं ज्ञानमेवाले। चनमिन्द्रिय-जन्यं च भवति स्विकत्यकं तु मने। मात्रजन्यमिति स्वोक्षार्थमाद्द। तत्र । ये। गभात्ये व्यास्ट्रेविधिष्टज्ञानस्याप्येन्द्रियकत्तस्य व्यव-स्वापितत्वात्। इन्द्रियविधिष्टज्ञाने वाधकाभावाञ्च। स एव स्वार्थमप्येवं व्याच्छे बाद्योन्द्रियमारभ्य बुद्धिपर्यन्तस्य छन्तिकत्यर्थतः क्रमेण भवति कराचित् तु व्याद्यादिर्द्यनकाले भयविश्वेषादिद्युज्ञ-तव सर्वकरणे प्रेकट्वेव छन्तिभवतीत्यर्थे इति। तद्यस्त्रम्। स्व इन्द्रियष्टनीन। मेव क्रमिकाक्रमिकत्ववचनात्। न बुद्धाच्छाः। प्रसङ्गेऽप्यन्ति। किञ्चेकरानेकेन्द्रियष्टनावेव वादिविप्रतिपन्त्या तक्षियपरत्यमेव स्वस्थाचितं मने। उण्ल्यपतिषेधाय न तु काक-रन्तान्वषणपरत्वमिति॥ ६२॥ पिष्डीक्रत्य बुद्धिनीः संसार-निदानताप्रतिपादनार्थमादे। द्र्ययित।

#### हत्तयः पञ्चतयः क्रिष्टाक्रिष्टाः ॥ ३३॥

किष्टा श्रक्तिष्टा वा भवन्तु ष्टमयः पञ्चनयः पञ्चमकारा एव नाधिका द्रव्यरः । किष्टा दुःखदाः वांवारिकष्टमयोऽकिष्टाश्च निद्वपरीता येगकाजीनष्टमयः । ष्टमीनां पञ्चमकारत्वं पात-ञ्चनस्वेणोक्तम् । प्रमाणविषययविकत्यनिद्वास्तृत्वयाखाते-निरास्यत्वात् । विकत्यन्तु विशेषदर्शनकालेऽपि राहाःश्चरः पुरुषस्य चैतन्यनित्वादिज्ञानम् । निद्रा च सुषुप्तिकाजीना बुद्धिष्टाः । स्तृतिश्च वंस्कारजन्यं ज्ञानमिति । एतत् ववं पातञ्चले स्वनितम् । ॥ ६६॥ या एता बुद्धिन्तय उक्ता एतदीपाधिक्येव पुरुषस्थान्य-रूपता न सत्त एतदिष्टमा च पुरुषः स्वरूपेऽवस्थिता भवतीत्वन-यापि दिशा पुरुषस्य स्वरूपं परिचाययति ।

## तिन्नदित्तावुपशान्तीपरागः खखः॥ ३४॥

तासां हमीनां विरामदशायां शानातत्राति विस्त स्था भवति केवस्य द्वान्यदापी त्यर्थः। तथा च यो गस्त वयम्। यो गस्त्रिम- हिमित्रोधः। तदा दृष्टुः सरूपेऽवस्थानम्। हिमिस्स्य त्यिनित्रोधः। तदा दृष्टुः सरूपेऽवस्थानम्। हिमिस्स्य तर्वेति। द्दमेव च पुरुषस्य स्थाल्यं यदुपाधि हमेः प्रतिविश्वस्य निष्ठमिति। एताहशी चावस्था पुरुषस्य वासिष्ठे हन्हानीन प्रदर्शिता। यथा।

श्रनाप्ताखिनशैनादिमितिबिने हि याहशी। स्माइपेणे द्रपेणता केवनायासक्षिणी॥ श्रहं तं नगदित्यादी प्रशाने हश्यसस्प्रमे। स्थात् ताहशी केवनता स्थिते द्रष्टभैवीचणे॥

इति ॥ ६४॥ एतदेव इष्टानीन विद्योगि।

#### क्तसम्बद्ध मणि:। ३५।

चकारे। हेती कुमुमेनेव मिणिरिखर्थः । यथा जपाकुमुमेन स्फाटिकमणी रक्तोऽखर्था भवति तक्षिष्टमी चरागशूचः खर्था भवति तद्ददिति। तदेतदुक्तं कीर्मे।

> यथा संबद्धाते रक्तः केयतः स्फाटिको जनैः। रञ्जकाद्युपधानेन नद्दन् परमपूरुषः॥

इति ॥ २५ ॥ ननु कस्य प्रयत्नेन करणजातं प्रवर्ततां पुरुषस्य कृटस्त्रत्वादीन्यरस्य च प्रतिषिद्वत्वादिति तवास ।

## पुरुषार्थं करणोद्भवे। (प्यद्वष्टो ह्वासात्। ३६॥

मधानमष्टनिवत् पुरुषार्थं करणोङ्गवः करणानां मष्टनिरिप पुरुषस्याद्यष्टाभिव्यक्तेरेव भवतीत्वर्थः। श्रद्धष्टं चोपाधेरेव ॥ ३६॥ परार्थं खतः मक्ष्मी दृष्टान्तमात्त्र।

## धेनुवद्वताय॥ ३०॥

यथा वत्यार्थं भेनुः खयमेव चीरं स्ववित नान्यं यत्नमपे चते तथेव खानिनः पुरुषस्य क्वते खयमेव करणानि प्रवर्तन्त इत्यर्थः। दृश्यते च मुखुप्तात् खयमेव बुद्धेकत्यानमिति। एतदेव कारिकयायुक्तम्।

खां खां प्रतिपद्धनो परसाराकृतहेतुकां द्वनिम्।

पुरुषार्थ एव हेतुनै केनचित् कार्यते करणम्।

द्रित ॥ ६७ ॥ बाद्याभ्यन्तरेर्मि जिला कियन्ति करणानीत्या-काञ्चनयामाइ।

## करणं जयोदशविधमवान्तरभेदात्॥ ३८॥

श्रनःकरणवयं दश्य बाद्धकरणानि मिखित्वा ववादश्य तेष्वपि व्यक्तिभेदेनानमधं प्रतिपादियतुं विधिमत्वक्तम् । बुद्धिरेव मुख्यं करणिनवाश्येने क्रमवान्तरभेदादिति। एकस्यैव बुद्धास्यकरणस्य करणानामनेकत्वादित्वर्थः॥ ३८॥ ननु बुद्धिरेव पुरुषेऽर्थसमपै-कत्वान्युख्यं करणमन्येषां च करणत्वं गाणं नव का गुण द्रव्या-काङ्कायामाद्यः।

## इन्द्रियेषु साधकतमलगुणयागात् कठारवत्॥ ३८॥

द्रित्येषु पुरुषाधैवाधकतमत्वक्यः करणस्य बुद्धेर्गुणः परम्परः यास्यमस्वयोदश्विधं करणमुपपद्यन दिन पूर्वस्ववेषान्वयः। कुठाः रविदिनि । यथा फलायोगयविक्तिनया महारस्येव किदायां मुख्यकरणत्वेऽपि महाष्ट्रवाधनत्वगुणयोगान् कुठारस्थापि करणत्वं नथेत्यर्थः। श्रम्तःकरणस्यकत्वमभिमेत्याहङ्कारस्य गाणकरणत्वमव ने तिम्॥ १८॥ गाणमुख्यभावे यवस्थां विशिष्याह।

## दयोः प्रधानं मना लोकवङ्गुत्यवर्गेषु॥४०।

द्यावाद्यान्तरयोर्मध्ये मने। बुद्धिय प्रधानं मुख्यम्। षाच्यान्त-रणमिति यावत्। पुरुषेऽधिसमपैकत्वात्। यथा श्रव्यवर्गेषु मध्ये किष्यदेव लेको राज्ञः प्रधाने। भवन्यन्ये च तदुपमर्जनीभूता यानाश्यचाद्यस्तद्दित्यर्थः। स्वव मनःशब्दे। न वतीयान्तः करण-वाची। वद्यमाणस्याखिलसंस्काराधारत्वस्य बुद्धितिरिक्तेष्वसम्भवात्। सन्भवे वा बुद्धिकत्यनवैयर्थ्यादिति॥ ४०॥ बुद्धेः प्रधानत्वे हेतृनाद्य विभिः स्रवैः।

### स्रव्यभिचारात्॥ ४९॥

सर्वेकरणवापकावान् फलाविभनाराद्वेवर्थः॥ ४९॥

तयाग्रेषसंस्काराधारतात्॥ ४२॥

बुद्धेरेवाखिल वंद्धाराधारता न तु चलुराहेर इक्कारमनसे।वा

पूर्वेद्दष्टश्रुताद्यथानामस्वविधादिभिः सारणानुपपन्तेः। तश्वज्ञाने-नादक्कारमनसेर्विदेऽपि सारणदर्शनाच। त्रतेरशेषसंस्काराधार-तथापि बुद्देरेव सर्वेभ्यः प्रधानस्वनित्यर्थः॥ ४२॥

#### सुत्यानुमानाच । ४३।

स्रात्या चिन्तनक्षपया हत्त्या प्राधान्यानुमानाक्षेत्वर्थः। चिन्ता हर्त्तार्दं ध्यानाच्या सर्वेष्टिनिभ्यः श्रेष्ठा तदात्रयतया च चिन्तापर-नान्ती बुद्धिरेव श्रेष्ठान्यहन्तिककरणेभ्य इत्यर्थः॥ ४३॥ नन चिन्ताष्टिनः पुरुषस्थित्रास्तु तवाद।

#### समावेष्ठ खतः॥४४॥

खतः पुरुषस्य स्मृतिने सस्भवेत् कृटस्यत्वादित्यर्थः। इत्यं वा व्यास्त्रीयम्। नम्बेवं वृद्धिरेव करणमस्तु क्षतमवान्तरकरणैरित्या-प्रद्वायामादः। सम्भवेत्र स्वतः इति । चन्नुरादिद्वारतां विना-खिलव्यापारेषु बुद्धेः स्वतः करणत्वं न सस्भवेदन्यादेरिप रूपादि-दर्शनापन्तरित्यर्थः॥ ४४॥ नम्बेवं बुद्धेरेव प्राधान्ये कयं मनस् सभयात्मकत्वं प्रागुत्तं तवादः।

## चापेचिको गुणप्रधानभावः क्रियाविशेषात् ॥ ४५ ॥

क्रियाविशेषं प्रति करणानामापे चिका गुणप्रधानभावश्व चुरा-दिव्यापारेषु मनः प्रधानं मनाव्यापारे चाइङ्कारोऽहङ्कारव्यापारे च बुद्धिः प्रधानम् ॥ ४५॥ नम्बस्य पुरुषस्थेयं बुद्धिरेव करणं न बुद्धान्तरमित्येवं व्यवस्था किञ्चिमिनकेत्याकाङ्कायामाद्य।

## तलमाजितलात् तदर्यमभिचेषा चाकवत् ॥ ४ ६ ॥

तत्पुरुषीयकर्मजलात् करणस्य तत्पुरुषार्थमभिचेष्टा सर्वेद्या-पारो भवति लेकविद्यार्थः। यथा लेकि येन पुरुषेण क्रयाहिकर्म- णार्जिते वः कुठारादिखान्युक्षार्थमेव तस्य क्षिद्राहिखापार इत्वयः। यतः करणयमस्ति भावः। वद्यपि कृटस्त्रत्वा पृक्षे कर्म नास्ति तथापि भोगसाधनत्वा पृक्ष्यानिकत्वेन राश्चे जयादिवदेव पृक्षस्य कर्मीच्यते। ननु कर्मण एव तत्सुक्वी यत्वे किं नियामकर्मित चेत् तथार्थि कर्मान्तरमेव। यन् तृ किं वियामकर्मित चेत् तथार्थि कर्मान्तरमेव। यन् तृ किं वृद्धिपतिविन्ततपुक्षस्य कर्मित। यत् तृ किं वृद्धिपतिविन्ततपुक्षस्य कर्मित। तद्य। योगभायोऽखादुक्तप्रकार-स्वेवाक्तत्वेनान्यप्रकारस्याप्रामाणिकत्वात्। प्रतिविन्तस्यावस्तुत्वेन कर्माद्यसम्बद्धान्य प्रतिविन्तस्य कर्मतद्वीगाद्वक्षीकारे विन्तत्वाभिमतपुक्षकत्वान्वेवर्थस्य पूर्वं प्रतिपादितत्वादिति॥ ४६॥ वृद्धेः प्राधान्यं प्रकटीकर्तुम्पपंदरति।

## समानकर्मयोगे बुद्धेः प्राधान्यं खोकवन्नोकवत् ॥ ४०॥

यद्यपि पुरुषार्थत्वेन समान एव सर्वेषां करणानां द्यापारस्त-धापि बुद्धेरेव प्राधान्यं चे क्वम् । चे के दि राजार्थकत्वाविश्वेषेऽपि द्यामाध्यक्तादिषु मध्ये मिक्कण एव प्राधान्यं तद्दित्वर्थः । प्रत एव बुद्धिरेव महानिति सर्वशास्त्रेषु गीयत् द्रिति । वीष्पाध्याय-समामा ॥ ४७॥

> बिर्क्व देशस्य घटकं यत् सप्तदश्यसङ्घाकम् । प्रधानकार्यं तत् स्रच्यामबाध्यायेऽनुवर्णितर्न्, ।

इति त्रीविज्ञानाचार्यनिर्मिते काणिक्षवीर्द्ध्याम्बद्धनस्य भाष्ट्री प्रधानकार्याध्याया दितीयः । र्तः परं प्रधानस्य स्त्वकार्यं महाभूतानि स्तिरद्यं च वक्तस्यं नतस्य विविधयोनिगत्यादयो ज्ञानसाधनानुष्ठानहेत्वपरवैराज्यार्थं नतस्य परवैराज्यस्य ज्ञानसाधनान्यस्त्रिसानि वक्तस्यानीति हतीः वारस्यः।

#### व्यविशेषादिशेषारसः॥ ९॥

नास्ति विशेषः शान्तवारमूटत्वादिरूपे यत्रेत्वविशेषे भूतसूर्व्यं पद्मतमात्राख्यं तसाच्छान्तादिरूपविशेषवन्त्वेन विशेषाणां खूलानां महाभूतानामारमा द्रव्यर्थः। सुखाद्यात्मकता हि शान्तादिः रूपा खूलभूतेष्वेव तारतम्यादिभिरभिव्यज्यते न सृद्धोषु तेषां शान्तिकरूपतयेव वेशिष्वभिव्यक्तेरिति॥ ९॥ तदेवं पूर्वाध्यायमारभ्य वयोविशतितन्त्वानामृत्यनिमृक्ता तसाच्छरीरद्वयोत्पनिनमाह ।

#### तसाच्छरीरस्। १।

तसात् वये।विंशतितत्वात् स्यूबस्य स्वारद्यस्यारसा इत्य-र्थः॥ २ ॥ वस्प्रति वये।विंशतितत्वे वंवारान्ययानुपपत्तिं प्रमाण-यति।

### तदीजात् संस्ति:॥ ३॥

तस्य श्रीरस्य बीजात् वयोतिशतितत्त्वरूपात् स्रद्धार्द्वेतेः: पुरुषस्य संस्तिगतागते भवतः कूटस्थस्य विभुतया स्वता गत्याद्य-स अवादित्वर्थः। वयोविश्तितत्त्वेऽवस्थितेः हि पुरुषस्तिनैवापा-धिना पूर्वेक्षतकर्मभोगार्थं देहाद्देशं संसर्ति।

> मानवं मनवेवायमुपभुद्धे शुभाशुभम्। वाचा वाचा छतं कमे कायेनेव तु कायिकम्॥

द्रस्थादिसृतिभिः पूर्वसर्गीयकारणीरेवे।सर्गतः सर्गामनरेषूप-

भागिषद्वेः। श्वत एव ब्रह्मस्त्रवमुपसंस्रति सम्परिष्कृतः इति ॥ ३ ॥ संस्रतेरविधमप्यात्तः।

### बाविवेकाच प्रवर्तनमविशेषाणाम्॥ ४॥

ई खरानी खरत्वादिविशेषरिक्तानां सर्वेषामेव पुंसां विवेकपर्य-न्तमेव प्रवर्तमां संस्थितरावध्यकी विवेको नरंच न सेव्यर्थः ॥ ॥ तत्र हेतुमाइ।

#### उपभागाहितरस्य ॥ ॥

इतरस्वाविवेकिन एव सीयकर्मफलभेरगावश्यसावादिव्यर्थः।
॥ ५ ॥ देचसर्वेऽपि संस्तिकाले भागी नासीव्याच ।

## सम्प्रति परिमुक्ती दाभ्याम्॥ ۴ ॥

मम्प्रति संस्तिकाचे पुरुषो दाभ्यां शीतोष्णमुखदुःखादिद्वद्वैः परिमुक्तो भवतीत्वर्थः। तदेतत् कारिकयोक्तम्।

संसरित निरूपभागं भावैरिधवासितं लिक्कम्। इति। भावा धमीधर्मवासनादयः॥ ६॥ श्वतः परं श्रीरद्ववं विश्विष्य वक्तुमुपक्रमते।

## मातापिष्टजं खूलं प्रायश इतरम्र तथा॥ ७॥

खूबं मानािष्टजं प्रायशे बाइन्येनायोनिजस्याि खूनश्री-रस्य सारणादिनरच सन्ताश्रीरं न तथा न मानािष्टजं वर्गा-स्नुत्पन्नत्वादित्वर्थः। तद्कां कारिकया।

> पूर्वेत्पन्नमसतं नियतं महदादिस्रस्तापयेनाम्। संसरति निरूपभागं भावैरिधवासितं खिङ्गम्॥

द्ति। नियतं नित्यं द्विपरार्धश्यायि गै।णनित्य प्रतिश्वरीरं चिद्गोत्यनिकस्पने गै।रवात्। प्रचये तुतन्नाशः श्रुतिस्नुतिप्रामाण्याः द्धिते। जित्वासे भागाभाववचनमृत्यगाभिमामेण। कराचित् तु वायवीयश्रदीरमवेशता गमनकालेऽपि भागा भवति। अते। यममार्गे दुःखभागवाक्यान्युषपद्यन्ते॥ ७॥ खूलस्याश्रदीरयोः मध्ये किमुपाधिकः पुक्षस्य दुन्द्वयोगस्यद्वधारयति।

## पूर्वीत्पत्तेज्ञत्कार्यत्वं भागादेकस्य नेतरस्य। 🖛 🛚

पूर्वं सर्भाराषुत्पन्तिभेद्यं निष्क्षश्चारीय्यं तसीव तत्कार्थलं सुख-दुःखकार्यकलं कृत एकस्य निष्क्षरेषसीय मुखदुःखाख्यभागात्। न लितरस्य खूनश्चीरस्य स्तरश्चीरे मुखदुःखाद्यभावस्य सर्वेषसा-तलादित्यर्थः॥ ८॥ उत्तस्य स्त्वाश्चीरस्य स्वरूपमातः।

## सप्रदर्शकं चित्रम्। ८।

स्वाशरीरम्याधाद्राधियभावेन दिविधं भवति तत्र समदश् मिलिता लिष्ग्रशीरं तच सर्गादी समष्टिकपमेकमेव भवतीत्वर्थः। एकादशिन्द्रयाणि पञ्चतन्त्रानाणि बृद्धिति समदश् । श्रह्णा-रस्य बुद्धावेवान्तभावः। 'चतुर्थस्ववद्यमाणप्रमाणादेतात्येव समन् दश्च लिष्गं मन्तवं न तु समदश्मेकं चेत्वष्टादश्चतया बाख्येयम्। एकारस्वण व्यक्तिभेदस्थापपाद्यतयाव लिष्कृकत्व एकशब्दस्य तात्र्यः धावधारणाचाः।

> कर्माका पुरुषो यो स्वी ब्रह्ममे ही: मयुज्यने। स समदश्कोनापि राशिना बुज्यने चसः।

इति मेाचिधमीदी लिक्क्यरीरस्य सप्तद्यात्विश्वेश्व सप्तद्याः वयवा श्रव सन्तीति सप्तद्यका राशिरित्वर्थः। राशियन्देन स्थूल-देश्विश्वद्रदेशस्यावयवित्वं निराष्ठतम्। श्रवद्यविक्षेष द्रवान्तर-क्रस्यावयात्। स्थूलदेशस्य चावयवित्वमेकतादिमस्यचानु-द्रोधेन कल्यत इति। श्रव च लिक्क्षदेहे बुद्धिरेव प्रभानेकाय्येन

विजुन्देश्य भोगः प्रागृक्तः। प्राण्यानाः करण्या द्विनिभेदः। श्रतो विजुन्देहे प्राणपञ्चकस्याप्यन्तभाव द्रव्यस्य सप्तद्रशावयवकस्य श्रदोरत्वं स्वयं वन्त्यति विजुन्धरीरिनिमिन्नक द्रति सनन्दनाचार्यं द्रति स्वयेण। श्रतो भोगायतनत्वमेव मुख्यं श्रदीरख्यणम्। तदात्रयत्वया त्वत्यव श्रदीरत्वमिति पञ्चाद्यक्तीभिवस्यति। चेष्टेने विद्यार्थात्रयः श्रदीरिमिति तुन्यायेऽपि तस्येव बच्चणं क्षतमिति। ॥ ८॥ ननु विजुनं चेदेकं तिई कथं पुरुषभेदेन विबच्चणा भागाः स्युत्तवादः।

व्यक्तिभेदः कर्मविशेषात्॥ १०॥

यद्यपि सर्गादी दिरप्यगर्भीपाधिक्पमेकमेव लिक्नं तथापि तस्य पद्माद्यक्तिभेदी व्यक्तिक्पेणांशती नानात्वनपि भवति । यभेदानीमेकस्य पिटलिक्नदेदस्य नानात्वनंशती भवति पुत्रक्रवादिलिक्नदेदक्पेण। तन कारणनाद कर्मविशेषादिति। जीवान्तराणां
भागदेतुकमीदिरित्यर्थः। श्रत्र विशेषवचनात् समष्टिस्टिजीवानां
साधारणैः कर्मभिभेवतीत्वायातम्। श्रयं च व्यक्तिभेदी मन्वादिखुस्तः। यथा ननी समष्टिप्रवस्य बर्जिन्द्र्योत्पत्त्वनन्तरम्।

तेषां त्ववयवान् स्रच्यान् षण्णामप्यमिताजवान्। चित्रवेष्यात्ममानाषु चर्वभूतानि निर्मेमे॥

इति। अष्णामिति समज्जिक्षिश्चरीरोपखळ्यम्। श्रामामा-वासु चिरंशेषु संयोज्येत्वर्थः। तथा च तवैव वाक्यामारम्।

> तक्करीरसमुत्पन्नैः कार्येत्तीः करणैः सह। चेत्रज्ञाः समजायन्त गार्बेभ्यत्तस्य धीमतः॥

इति ॥ ९ • ॥ नन्वेवं भागायतनत्या जिल्लास्वेव सरीराचे सूवे कथं सरीरस्यवद्वारस्ववादः।

## तदिधिष्ठानात्रये देहे तद्दादात् तद्दादः । १९।

तस्य जिङ्गस्य यदिश्वानमात्रयो वद्यामाणभूतपञ्चकं तस्यात्रये बाद्कीशिकदेहे तद्दादो देहवादस्तद्दादात् तस्याधिष्ठानशब्दोक्तस्य देहवादादित्यर्थः। जिङ्गमनन्धादिधिष्ठानस्य देहल्यधिष्ठानात्रयत्वाच स्मूजस्य देहत्विमित पर्वविति।ऽर्थः। श्रिष्ठानश्रीरं च सन्तां पञ्चभूतात्मकं वद्यते तथा च श्रीरवर्थं विद्वम्।
यत्तु।

श्चातिवाहिक एकाऽन्ति देहाऽत्यस्वाधिभातिकः। सर्वासां भूतजातीनां ब्रह्मणस्वेक एव किम्॥

द्रत्यादिशास्त्रेषु श्रीरद्वयमेव त्रूयते तिख्व द्वारीराधिष्ठानश्र-रीरयोरन्योऽन्यनियत्वेन स्रस्त्रात्वेन चैकताभिप्रायादिति॥१९॥ नमु षाट्काशिकानिरिक्ते खिद्राश्रदीराधिष्ठानभूते श्रीरान्तरे किं प्रमाणिनत्याकाङ्कायामाद।

## न खातन्यात् तहते च्छायावचित्रवच । ९२ ।

ति बुद्धारीरं तहतेऽ धिष्ठानं विना सातन्त्रात तिष्ठति। यथा स्हाया निराधारा न तिष्ठति यथा वा चित्रनित्वर्थः। तथा च स्यू बरेष्टं त्यक्षा लेकान्तरगमनाय लिङ्गारेष्टस्याधारभूतं श्रीराभ्तारं सिध्यतीति भावः। तस्य च स्कू पंकारिकायामुक्तम्।

स्रच्या मातापिष्टजाः सर्मभूतैस्त्रिधा विशेषाः स्युः। स्रच्यास्त्रेषां नियता मातापिष्टजा निवर्तन्ते॥

इति । श्रव तन्त्रावकार्यं मातापिष्टजश्रहीरापेच्या स्टब्सं यद्भूतपच्चकं याविखङ्गस्थायि प्राक्तं तदेव चिङ्गाधिष्ठानं श्रहीर-मिति बक्षं कारिकान्तरेण। चित्रं यथात्रयस्ते स्थाप्तादिस्या विना यथा काया। तद्दद्भिना विशेषेने तिष्ठति निरात्रयं खिङ्गम्॥

इति। विशेषः खूलभूतैः स्रद्धाखीः। खूलावामारभेदैरिति यात्रत्। श्रद्धां कारिकायां स्रद्धाख्यानां खूलभूतानां विषु-श्रदीराद्गेदावगमेन।

पूर्वेत्यज्ञमस्त्रं नियर्त मस्दादिख्यापर्यनाम्।

इत्यादिपृवीदाक्तकारिकायां स्रत्याभूतपर्यनास्य लिङ्गत्वं नार्यः किन्तु महदादिक्पं यिख्ङ्गं तत् बाधारस्रत्यापर्यनां संसरित तेन सह संसरतीत्यर्थः। नन्येवं लिङ्गाघटकपदार्थाः कियना इति कद्यम-वधार्यमिति चेत्।

> वासनाभूतस्रकाः च कर्मविद्ये तथैव च। दशेन्द्रियं मना बुद्धिरेतक्षिष्णं विदुर्बेधाः॥

इति वाशिष्ठादिवाक्येभ्यः। श्रव लिङ्गश्चरीरमितपादनेनैव पुर्व-एकमपि वाख्येयिनव्याश्ययेन बृङ्गिधमीष्णामपि वासनाकमैविद्या-नां एथगुपन्यासः। भूतस्त्वसं पाव तत्मावा दशेन्द्रियाणि पं श्वान-कर्मेन्द्रियभेदेन पुरद्वयमित्याश्यः। यत् तु मायावादिने। लिङ्ग-श्चरीरस्य तत्मावस्थाने माणादिपञ्चकं मित्तमित पुर्यष्टकं पान्यशा कत्वयन्ति तदमामाणिकमिति॥ ९२॥ ननु मूर्तद्वयत्या वाष्या-देरिव लिङ्गस्याकाशमेवासङ्गेनाधाराद्या, व्यर्थमन्यक सङ्गकस्थन-मिति तवाइ।

मूर्तलेऽपि न सङ्घातयागात् तरणिवत्। ९३।

मूर्तेत्वेऽपि न खानन्त्यादसङ्गनयावस्थानं प्रकाशकपत्वेन सूर्य-स्थेन सङ्गानसङ्गानुमानादित्यर्थः । सूर्यादीनि सर्वाणि तेजांनि पार्थिबद्वसङ्गेनेवावस्थितानि दश्यमे शिर्श्वं च वश्वप्रकाशमयमेते। भृतसङ्गतमिति ॥ ९६ ॥ विङ्गस्य परिमाणमवधारयति ।

## चाषुपरिमाणं तत् क्तित्रुतेः। ९४।

निख्यामणुपरिमाणं परिच्छित्रं न त्वत्वन्तमेवाणु सावयवस्थीक्त-त्वात्। कृतः क्वतिश्रुतेः क्रियाश्रुतेः।

### विद्यानं यद्यं तनुते कर्माणि तनुतेऽपि च।

द्रस्वादिश्रुतेविज्ञानाख्यबुड्विमधानतया विज्ञानस्य विज्ञस्याखि-सक्तेत्रवणादित्वर्थः। विभुत्वे सति क्रिया न सम्भवति। तङ्गित-श्रुतेरिति पाठस्तु समीचीनः। विज्ञश्रूशिरस्य च गतिश्रुतिस्त-मृत्कामन्तं प्राणोऽनुकामति प्राणमनुकामन्तं सविज्ञाने। भवति सविज्ञानमेवावकामतीति सविज्ञाने। बुड्विसहित एव नायते सवि ज्ञानं यथा स्थात् तथा संसर्गतं चेत्वर्थः॥ ९४॥ परिक्किसत्वे युक्त्य-न्तरमाह॥ ९४॥

## तदन्नमयत्यसुतेस् । ९ ५ ॥

तस्य लिक्स्सेकदेशते। उत्तमयत्वस्तुतेने विभूतः सम्भवतीति। विभुत्वे वित निव्यतापनिरिव्यर्थः। सा च श्रुतिद्यं त्रमयं दि सीम्य मन
श्रापामयः प्राणक्तेजोमयी वागिव्यादिः। यद्यपि मनश्रादीनि न
भौतिकानि तथाप्यत्तसंस्ष्ट्रसजातीयांशपूरणादत्तमयत्वादिव्यवहारे। बोध्यः॥ ९५॥ श्रचेतनानां लिङ्गानां किमधं संस्तिद् हाहेहान्तरसञ्चार द्रव्याशङ्कायामादः।

# प्रवार्थं संस्ति चिङ्गानां सपकारवद्राज्ञः॥ ९६ ॥

यथा राज्ञः स्रपकाराणां पाकशालानु सञ्चारा राजार्थं तथा लिङ्गण्यरीराणां संस्तिः पुरुषार्थमित्यर्थः ॥ ९६ ॥ लिङ्गण्यरीरमशे-धविक्षेत्रता विचारितमिदानीं स्यूलण्यरीरमि तथा विचारयित ।

## पाच्चभीतिको हेन्दः। १७।

पञ्चानां भूतानां मिलितानां परिणामा देह इंखर्षः॥ १७॥ मतान्तरमार ।

## चातुर्भातिकमित्येके। ९ ८।

त्राकाशस्यानारसाकत्वमभिप्रेत्येदम्॥ ९८॥

ŧ

## ऐकमातिकमित्यपरे। ९८।

पार्थिवमेव श्रीरमन्यानि च भूतान्युषष्टस्थकमावाणीति भावः। श्रथविकभातिकमे कैकभातिकमित्यर्थः। मनुष्यादिश्ररीरे पार्थिवां-श्राधिक्येन पार्थिवता स्र्यादिले केषु च तेजश्राद्याधिक्येन तेज-सादिता श्रीराणां सुवर्णादीनामिवेतीममेव पद्यं पञ्चमाध्याये-ऽपि सिङ्यान्तियिद्यति॥ १८॥ देशस्य भातिकत्वेन यत् सिङ्याति तदाइ।

#### न सांसिद्धिकं चैतन्यं प्रत्येकादृष्टेः। २०।

भूतेषु एथक् क्वतेषु चैतन्यादश्नाद्गीतिकस्य देशस्य न साभा-विकं चैतन्यं किन्वीपाधिकनित्यर्थः॥२०॥ बाधकान्तरमास्।

#### प्रपञ्चमरणाद्यभावस् ॥ २९ ॥

प्रपद्मस्य वर्षस्वैव मरणपुषुप्रप्राद्यभावस्य दे इस्य स्वाभाविक चैतन्ये वर्ति स्वादित्यर्थः। मरणपुषुप्रप्रादिकं हि दे इस्याचेतनता वा च स्वाभाविक चैतन्ये चित ने ापपद्यते स्वभावस्य यावद्यभावित्वा-दिति॥ २९॥ प्रत्येकाद्व छेरिति यदुक्तं तनाशक्क परिहरित।

मदगत्तिवचेत् प्रत्येकपरिदृष्टे सांच्त्ये तदुद्भवः । २२।

मनु यथा मादकता शिक्तः प्रत्येकद्रव्याद्वितरिप मिलितद्वी

वर्तत एवं चैतन्यमपि खादिति चेत्र प्रत्येकपरिष्ट छे वित सांहत्ये तदु इतः सम्मवेत्। प्रक्षते तु प्रत्येकपरिष्ट छलं नास्ति। श्रतो हु छान्ते प्रत्येकं शास्त्रादिभिः सस्त्रात्या मादकले विद्वे संहत्तभाव-काले मादकलाविभावमावं विद्वाति। दाष्टीन्तिके तु प्रत्येकभूतेषु सस्त्रात्या न केनापि प्रमाणेन चैतन्यं विद्विमित्यर्थः। ननु समुचिते चैतन्यदर्थनेन प्रत्येकभूते सस्त्राचित्यार्थाक्तिरनमेयित चेत्र। श्रनेकभूतेष्ठनेकचैतन्यशक्तिकस्यायां गीरवेण वाघवादेकस्येव नित्य-सित्यक्रपस्य कस्यनीचित्यात्। ननु यथावयवे द्वतिमानमपि परिमाणजनाहरणादिकायं घटादे। हम्यत एवमेव श्रदीरे चैतन्यं स्वादिति मैवम्। भूतगतिश्रेष्ठगुणानां सजातीयकारणगुणजन्य-त्रया कारणे चैतन्यं विना देहे चैतन्यासस्भवादिति॥ २२॥ पुरुषाधं संस्तिविद्वानामित्युक्तं तन विद्वानां स्वूवदेहसभ्या-राख्यजन्यनो यो यः पुरुषाधां येन येन व्यापारेण सिद्वाति तदाह स्वाभ्याम्।

## न्नानामुत्तिः॥ २३॥

जिङ्गसंस्थितिते जन्मद्वारा विवेकसाचात्कारस्वसान्मृक्तिरूपः पुरुषार्था भवतीत्वर्थः। ज्ञानादिकं च मत्वयसर्गतया कारिकायां परिभाषितम्।

एष प्रत्ययसर्गी विषययाशक्तितृष्टिसिङ्कांस्यः।

इति। विपर्ययादयो व्याख्यास्यन्ते (त च स एव बुड्विसर्गः) मको-जनयोगेन स्त्रेरच्यत इति विशेषः॥ २३॥

### बन्दी विपर्ययात्॥ २४॥

विपर्ययात् मुखदु:खात्मका बन्धरूप: पुरुषार्थे। जिल्लासंस्तिता

भवतीत्वर्थः ॥ २४॥ ज्ञानविपर्ययाभ्यां मुक्तिबन्धावुक्तीः तदादीः ज्ञानान्मुक्तिं विचारयति॥

# नियतकारणलाम्न समुचयविकल्पा ॥ २५॥

यद्यपि विद्यां चाविद्यां च यत्तदे हो भयं सहे त्यादि श्रूयते तथाय-विवेक निष्टनी लेक सिङ्कतया ज्ञानस्य नियतकार णत्वाद्विद्यास्य-कर्मणा सह ज्ञानस्य मेल्जनने समुख्या विकल्पा वा नाली-त्यर्थः। तमेव विदित्वाति स्तत्युमेति नान्यः पत्या विद्यतेऽयनाय न कर्मणा न प्रजया धनेन त्यागेने केऽस्वतत्वमान प्रतित्यादिश्रुति-भ्योऽपि कर्मणा न साचान्यो चहेतृत्वं समुख्यानुष्ठानं श्रुतिष्ठुत्ता-श्विष्ठा कर्मणा न साचान्यो चहेतृत्वं समुख्यानुष्ठानं श्रुतिष्ठुत्ता-श्विभावादिभिरभ्युपयात इति ॥ २५॥ समुख्यविक स्ययो रभावे ष्ट्रान्तमाइ।

## खप्रजागराभ्यामिव मायिकामायिकाभ्यां ने भियार्मुक्तिः पुरुषस्य ॥ २ ई ॥

बया मायिकामायिकाभ्यां खप्तजागरपदार्थाभ्यामन्योऽत्यस्यकारिभावेनेकः पुरुषार्था न सम्भवित। एवमुभयोमायिकामायिकयोरनुष्ठितयोः कर्मज्ञानयोः पुरुषस्य मुक्तिरिप न युक्तित्यर्थः।
मायिकत्वं चासत्यत्वम्। श्रस्थिरत्विमित यावत्। तच्च स्वाप्तेऽर्थेऽिक्ति
जाग्रत्यर्थेक्तु स्वाप्रापेच्चया सत्य एव कूटस्थपूरुषापेच्चयैवास्थिरत्वेनासत्यवादतः सप्तविचचणस्तानादिकार्यकरः। एवं कर्मायत्वाचामायिकः। श्रत्वचचणस्तानादिकार्यकरः। एवं कर्मायत्वाचामायिकः। श्रत्वचचणस्तानादिकार्यकरः। समानप्तचदाद्यत्वाचामायिकः। श्रतस्त्रयोरनुष्ठितकर्मज्ञानयोः समानप्रचदाद्यत्वमयोक्तिकिमिति विचचणमेव कर्ष्यं युक्तम्॥ २६॥ नम्बेवमप्यास्रोपासनात्यज्ञानेन सह तत्त्वज्ञानस्य समुचयविकत्यो स्थातामुपास्रस्यामायिकत्वादिति तनाह।

### पतरसापि नात्वनिकम्। २०।

द्रतरस्याप्युपास्यस्य नात्यन्तिकनमायिकत्वमुपास्यात्मन्यध्यस्तपः । दार्थानामपि प्रवेषादित्वर्थः ॥ २७॥ उपासनस्य मासिकत्वं यस्नि-संभी तदादः ।

### सङ्कल्पितेंऽप्येवम्। १८।

मनः सङ्काल्यिते ध्येयांश एवमपि मायिकत्वमपीत्वर्थः । सर्वे खिन्तृदं ब्रह्मीत्यादिश्रृत्युक्ते सुपास्ये प्रपञ्चांशस्य मायिकत्वमेवेति ॥ २०॥ मञ्जीपासनस्य किं फलमित्याकाञ्चायामादः ।

## भावनीपचयाच्छुइस्य सर्वे प्रक्ततिवत्। १८।

भावनाखोपायनानिष्यत्त्या शुद्धस्य निष्पापस्य पुरुषस्य प्रक्राते रिव वर्वनैत्र्ययं भवतीत्वर्थः। प्रक्रातिर्यथा सृष्टिस्थितिसं हारं करो-ति। एवमुपायकस्य बुद्धियत्त्वमिप प्रक्रातिप्रेरणेन स्थ्यादिकर्छे भव-तीति ॥ २८॥ ज्ञानमेव मेाच्चषाधनिमित स्थापितम्। इदानीं ज्ञानसाधनान्या ॥।

## रागे।पइतिचानम्॥३०॥

ज्ञानप्रतिबन्धको यो विषये। परागिक्षणस्य तदुपचातहेतुर्थाननित्वर्थः। उपचारेण कार्यकारणयोरभेदनिर्देशो रागज्ञयस्य
ध्यानत्वासस्यवात्। श्रव ध्यानश्रदेन धारणाध्यानसमाधयो
योगोक्तास्त्रय एव ग्राच्याः पातञ्जले योगाष्ट्रानामष्टानामेव विवेकसाज्ञात्कारहेतुत्वश्रवणादिति । एतेषां चावान्तरविशेषान्तविवे दृष्ट्याः। इतराणि च पञ्चाष्ट्रानि स्वयं वन्द्यति ॥ ६०॥ ध्याननिष्यन्त्रीव ज्ञाने।त्पिनिरास्थामावेणित्याश्रयेन ध्याननिष्यनेक्षेत्रणमाड ।

## ष्टिनिरोधात् ततिहिः । ३९।

ध्येगितिरक्तष्टणिनिरोधक्षेण सम्प्रज्ञात्रवेगोन तिहाद्विधीन नस्य निष्यणिर्ज्ञानात्व्यपत्ते। प्रतस्य नस्य निष्यण्यः । श्रतस्यान-त्पर्यन्तमेव ध्यानं कर्तव्यमित्याश्यः। इतरष्टणिनिरोधे सव्यव विषयान्तरसञ्चारास्व्यपतिवन्धापगमाञ्च्यसाञ्चात्कारो भवतीति कत्वा येगोऽपि ज्ञाने कारणं येगाषुध्यानादिवदिव्यपि मन्तव्यम्। श्रध्यात्रयोगाधिगमेन देवं मत्वा धीरो इर्षशोकी जहातीत्यादि-श्रुतिस्रुत्वोस्तद्वगमादिति॥ ६९॥ ध्यानस्यापि साधनात्याह।

### धारणासनखकर्मणा तिवादिः॥३२॥

वस्यमाणेन धारणादिवयेण ध्यानं भवतीत्वर्थः॥ ३२॥ धार-णादिवयं क्रमात् स्ववयेण उच्चयति।

## निरोधऋदिविधारणाभ्याम्॥ ३३॥

माणस्थिति प्रविद्धा लभ्यते। प्रच्छ्द्दैनविधारणाभ्यां वा प्राण-स्थिति येगम् ने भाष्यकारेण प्राणायामस्य व्याख्याततात्। छिद्स्य वमनम्। विधारणात्याग इति यावत्। तेन पूरणरेचमये। जीताः। विधारणं च कुम्भकम्। तथा च प्राणस्य पूरकरेचककुम्भवैर्या निरोधी वशीकरणं सा धारणेत्ययः। श्रासनकर्मणीः स्थान्देन पन्यास्त्रणीयतया सूने परिशेषत एव धारणाया बच्छान्यवाभा-द्वारणापदं ने।पानम्। चिन्तस्य धारणा तु समाधिवद्यानश्रव्दे-नेव गृहीतेत्युक्तम्॥ १६॥ क्रमप्राप्तमासनं बच्चयति।

## खिरसुखमासनम्। ३४।

यत् स्थिरं चत् मुखनाधनं भवति सस्तिकादि तदासनिम्यर्थः।
॥ ३४॥ सक्तर्भ अस्तवि।

## खकर्म खायमविहितकर्मानुष्ठानम्॥ ३५॥

मुगमम्। तन कर्मशब्देन यमनियमयोग्रेइणं जितेन्द्रियत्वरूपः प्रम्याहारोऽपि वर्षात्रमसाधारणत्या कर्ममध्ये प्रवेशनीयः। तथा च पातञ्जनस्वे ज्ञानसाधनत्या प्रोक्तान्यष्टी योगाङ्गान्यनापि खळानि। यथा तत्त्रुनम्। यमनियमासनप्राणायामप्रत्याहार-धारणाध्यानसमाधयोऽष्टावङ्गानीति। तेषां च खळ्पं तन्नैव द्रष्ट-खम्॥ ६५॥ मुख्याधिकारिणा नास्ति वहिरङ्गस्य यमादिपञ्च-कस्यापेत्रा केवनाङ्गारणाध्यानादित्रयरूपात् संयमादेव ज्ञानं योगस्य भवतीति पातञ्जनसिङ्गानः। जलभरतादिषु च तथा हथ्यतेऽपि। श्रतस्तदनुसारेणाचार्याऽप्याह।

#### वैराग्यादभ्यासाच ॥ ३६॥

केवनाभ्यावाज्ञानरूपादेव वैराग्यविष्ठताज्ज्ञानं तत्वाधनयाग-च भवत्युत्तमाधिकारिणामित्यर्थः। तदुत्तं गावडेऽपि।

> श्रासनस्थानविधयो न योगस्य प्रसाधकाः। विज्ञन्नननाः सर्वे विस्तराः परिकीर्तिताः॥ श्रिशुपाजः चिद्धिमाप स्नरणाभ्यासगीरवात्।

इति। श्रयंवा वैराग्यध्यानाभ्यासावन ध्यानस्यैव हेतृतयोक्तीः चकारचा धारणासमुच्यायेति। तदेवं ज्ञानान्त्रोच्चो व्याख्यातः। ॥ ६६॥ श्रतः परं बन्धो विपर्ययादित्युक्तो बन्धकारणं विपर्ययो व्याख्यास्यते तवादी विपर्ययस्य स्वरूपमादः।

## विपर्ययभेदाः पञ्च ॥ ३०॥

श्रविद्यासितारागद्वेषाभिनिवेशाः पश्च योगोक्ता बन्धहेनुविप-वैयस्यावान्तरभेटा द्रव्यर्थः। तेन श्रुक्ताटिज्ञानरूपाणां विपर्वेवा- णामसङ्गुरेऽपि न चितिः। तबाविद्यानित्याश्र्विदःखानात्मस् निन्यशुचिस्खात्मखातिरिति योगे प्रोक्ता। प्रवमिद्यात्मात्मानान्त्मनोरेकताप्रव्ययः। श्रीराद्यतिरिक्त श्रात्मा नास्त्रीत्येवंरूपा-विद्या तुनैवंरूपा। श्रात्मनः श्रीराश्ररीरोभयक्रपत्वेऽपि श्ररीरे-ऽहमुञ्जपपत्तेः। रागद्वेषी तुप्रसिद्वावेव। श्रीमिनवेश्वस् मरणा-दिवास इति। रागादीनां विपर्ययकार्यतया विपर्ययत्वम्॥ ६०॥ विपर्ययस्य स्कर्ममुत्ता तत्कारणस्याशक्तेरिप स्वरूपमादः।

#### अशक्तिरष्टाविंशतिधा तु॥ ३८॥

सुगमम्। एतदपि कारिकया व्याख्यातम्।

एकादश्रेन्द्रियवधाः सद्द बुद्धिवधैरशक्तिकृष्टिष्टा।

सप्तदश्र वधा बुद्धेविपयैयात् तृष्टिसिद्धीनाम्॥
इति।

बाधियं कुष्ठितास्यत्वं जखताजिन्नता तथा।
मूकता के। एयपद्भुत्वे केन्योदावर्तमुग्धताः॥

द्रत्येकादशेन्द्रियाणामेकादशाश्वतयः खतस्य बुद्देः सप्तद्शाश्व-त्रायः। यथा बन्धमाणानां नवतृष्टीनां विघाता नव तथा बन्ध-माणानामष्टिसिद्दीनां च विघाता श्रष्टाविति मिलित्वा चेमाः खतः परतस्याष्टाविंशतिबुद्देरश्वतय द्रत्यर्थः। तु शब्द एषां विशेष-प्रसिद्धित्यापनार्थः॥ २०॥ ययोविंघाते बुद्देरश्वती ते तृष्टिसिद्दी स्वतद्वयेनादः।

तुष्टिनवधा॥ ३८॥

खयमेव नवधात्वं वच्छति॥ ३८॥

#### सिद्धिर्घ्धा॥४०॥

एतद्पि खर्यं बच्छाति ॥ ४०॥ उक्तानां विपर्वयाश्वकितृष्टिषि-द्वीनां विश्वेषजिज्ञासायां क्रमेण स्वचतुष्ट्यं प्रवर्तते ।

#### । सङ्घापवचनभाष्यम्।

# खवानारभेदाः पूर्ववत्। ४९॥

विपर्ययस्थावान्तरभेदा ये सामान्यतः पञ्चाक्तास्ते पूर्ववत् पूर्वाः चौर्यययोक्तास्त्रयेव विश्वित्यावधार्याः। विस्तरभयान्ने हेाच्यन्त इस्य-र्थः। ते चाविद्यादयो मयापि सामान्यत एव व्याख्याताः पञ्चिति। विश्वेषतस्तु द्वाषष्टिभेदास्तदुक्तं कारिकायाम्।

भेदस्तमसे। उष्टविधी मेरस्य च दश्विधी महामेरः। नामिस्री उष्टादश्यधा नथा भवत्यस्वनामिस्रः।

इति। श्रस्यायमर्थः। श्रष्टस्यस्य स्वत्यस्य स्वयस्य स्वत्यस्य स्वयस्य स्वयस्

#### एवमितरस्याः ॥ ४२॥

एवं पूर्ववदेवेतरस्ता श्रशक्तोरस्यवान्तरभेदा श्रष्टाविश्वितिविश्वेष-तोऽवगन्तव्या द्रव्यर्थः। श्रशक्तिरष्टाविश्वितिधेव्येतस्तिवेव स्वेऽष्टा-विश्वतिधात्वं मया व्याख्यातम्॥ ४२॥

स्राच्यात्मिकादिभेदान्नवधा तुष्टिः ॥ ४३॥ इहं छत्रं कारिकया व्याख्यातम्। श्राध्यात्मिकाञ्चनसः महात्युपादानकालभाग्याच्याः।
वाद्या विषये।परमात् पञ्च नव तुष्ठयोऽभिद्विताः॥

श्रस्यायमर्थः । श्रात्मानं तुष्टिमतः सङ्कातमधिक्रत्य वर्तना र त्याः भ्यात्मिकासुष्टयस्थनसः। नत प्रक्रवाखा तृष्टिवेषा। साम्नात्कारः पर्यन्तः परिणामः सर्वे। ५ प्रक्षतेरेव न च प्रक्षतिरेव करोत्यदं तु क्रूटखः पूर्ण इत्यावाभावनात् परितोषः । इयं तुष्टिरमा इत्युच्यते । ततन्त्र प्रवच्चोपादानेन या तृष्टिः सेापादानास्त्रा सन्तिनित्युः च्यते। ततन्त्र प्रवज्यायां बज्जकानं समाध्यनुष्ठानेन या तृष्टिः सा कालाखा तुष्टिरोच इत्युच्यते । ततच प्रज्ञानपरमकाष्टाक्रपे धर्म-मेवनमाधी नित या तुष्टिः ना भाग्याच्या दृष्टिरित्युच्यत इति चनच आध्यात्मिकाः। बाद्याः पञ्च तृष्टया बाद्यविषयेषु पञ्चमु शब्दादिषुर्जन र खणाखयभागि दिशादिदे । यनिमिनको परमा खायनी। नाचा तुष्ट्यो यथाक्रमं पारं सुपारं पारपारमनुनमासा उन्नमासा इति परिभाषिता इति । कियत् लिमां कारिकामन्यथा खाख्या-तवान्। तद्यथा विवेकसाचात्कारोऽपि मक्तातिपरिणाम एवेळाखं ध्यानाभ्यासेनेत्येवं द्वाया या ध्यानादिनिष्टत्ती तुष्टिः सा प्रक्र-त्याखा। प्रवच्योपादानेनैव माची भविष्यति कि ध्यानादिनेति या तुष्टिः सेपपदानाख्या । क्रतसंत्यासस्यापि कार्नेनैव नोच्चा भविष्यः त्यनमुद्देगेनेति या तुष्ठिः सा कालाखा। आग्यादेव मीची भवि-व्यति न मेाच्यास्त्रोक्तसाधनैरेवं कुनर्के या तृष्टिः सा भाग्याख्ये-त्यादिर्थं इति तम् । तद्याखाततुष्टीनामभावस्य ज्ञानाद्यनुकूब-लेनाशक्तिपरिभाषानीचित्यादिति॥ ४३॥

#### जहादिभिः सिद्धिः॥४४॥

कहादिभेदैः सिद्धिरष्टभा भवतीत्वर्थः। इदमपि स्त्रः कारिः कया व्याच्यातम्। जहः शब्देत्ध्ययनं दुःखिवचातास्त्रयः मुक्त्याप्तिः। दानं च विद्वयोऽष्टी विद्वेः पूर्वीऽकुशस्त्रिविधः॥

इति। श्रस्थायमर्थः। श्रवाध्यात्मिकादिदुःखवयप्रतियोगिक-स्वात् वयो दुःखविचाता मुख्यसिद्वयः। इतरास्तु तसाधनस्वा-द्वीष्यः विद्वयः। तवे है। यथा। उपदेशादिकं विनैव माग्भवीया-भ्यासवद्यात् तत्त्वस्य स्वयमूद्दनमिति। श्रन्दस्तु यथा। श्रन्यदीय-पाठमाकपर्य खयं वा शास्त्रमाक खय्य यज्ज्ञानं जायते तदिति। श्रध्ययनं चयथा। शिखाचार्यभावेन शास्त्राध्ययनाज्ज्ञानमिति। सुद्धत्याप्तिषेथा। स्वयमुपदेशार्थं गृहागमान् परमकारुणिकाज्ज्ञान-खाभ रति । दानं च यथा । धनादिदानेन परिनाषिताज्ज्ञानखाभ इति। एषु च पूर्वेस्त्रिविध जहशब्दाध्ययनरूपे। मुख्यमिद्वेरद्भश्च श्चाकर्षकः। मुद्धत्प्राप्तिदानयोक्ष्हादित्रयापेचया मन्द्रमाधनत्व-प्रतिपादनायेदमुत्तम्। कञ्चित् त्वेतासामष्टिसिङ्घीनामञ्जुशो निवा-रकः पूर्विन्त्रविधा विपर्ययाशक्तितृष्टिक्षे भवति बन्धकलादिति व्याचष्टे तम्र । तुष्ट्यभावस्याशक्तितया बाधिर्यादिवत् विद्विविरा-चितालाभेन तुष्ट्यतुष्ट्योक्भयोः विद्विविरोधित्वासम्मवात्॥ ४४॥ ननू हारिभिरेव कथं निद्धिकच्यते मच्चनपः समाध्यादिभिरप्यणिमा-द्यष्टिषद्धेः सर्वशास्त्रसिद्धत्वादिनि नवाह ।

## नेतरादितरहानेन विना ॥ ४५॥

दूतरादू इन। दिपञ्चकभिद्यात् तपत्रादे स्तास्त्रिकी न सिद्धिः कुत दूतर इनिन विना यतः सा सिद्धिरितरस्य विपर्ययस्य इनि विनेव भवत्यतः संसारापरिपश्चित्वात् मा सिङ्घाभास एव न तु तास्त्रिकी सिद्धिरित्यर्थः । तथा चोक्तं योगस्त्रवेषः। ते समाधावुपसर्गा युत्याने सिद्धय द्रति । तदेवं ज्ञानामुक्तिरित्यारभ्य विस्तरते। बुद्धिगुणक्पः प्रव्यवसर्गः सकार्यवन्धा माध्यक्पपुरुषार्थेन सहाक्षः। यता च बुद्धितहुणक्षी संगाप्तवादक्षेणान्योऽन्यं हेतू बीजाद्धर-वत्। तथा च कारिका ।

न विना भावे चिंडुं न विना चिंडुंन भावनिर्देश:। चिंडुंग्सो भावाच्यास्त्रसाद्विविधः प्रवर्तने पर्गः।

इति। भावे। वासनारूपा बुडिज्ञीनादिगुणा खिष्णं महमत्वं बुडिदिति। समष्टिसर्गः प्रत्ययसर्गेच्य समाप्तः ॥ ४५ ॥ साम्प्रतं व्यक्तिभेदः कर्मविशेषादिति सङ्घेषादुक्ता व्यष्टिच्छिर्विच्यरतः प्रति-पाद्यते।

## दैवादिप्रभेदा ॥ ४ ई ॥

दैवादिः प्रभेदोऽवान्तरभेदो यखाः सा तथा स्टिरिति क्रेषः। तदेतत् कारिकया व्याच्यातम्।

> श्रष्टविकस्रो दैवसीर्यग्यानस्य पश्चधा भवति। मानुस्यस्वैकविधः समासता भातिकः सर्गः॥

र्ता। ब्राह्मपाजापत्येन्द्रपैनगान्धर्वयाच्चराच्चपैशाचा द्रव्यष्ट विभा देवः सर्गः। पशुम्हगपच्चिसरीच्यप्यावरा द्रित तैथेग्योनः पञ्चिष्यः। मानुव्यसर्गञ्चेकपकार द्रित। भातिको भूतानां व्यष्टि-ब्राणिनां विराजः सकाशात् सर्ग द्रव्यर्थः ॥ ४६॥ श्रवान्तर्व्यष्टे-राष्ट्रकायाः पुरुषार्थत्वमादः।

साबद्वासम्बर्णयनं तत्कृतें सृष्टिराविवेकात् ॥ ४०॥ चतुर्भुखनारभ्य स्थावरानाः यष्टिस्ष्टिरिप विराट्स्ष्टिवदेव पुत्र-बाषा भवति तत्तत्त्वाणां विवेकस्थातिपर्यनानिस्यर्थः॥ ४०॥ स्रष्टिस्ष्टाविप विभागमाद् स्वववयेण।

#### क्षां क्षांच्याना 🗜 🖰

संहर्त्वाल क्लार - १८६

AND AND SHE AND

#### क्षे क्षेत्रियाना : ३ = ॥

## कर्ते देखात प्रान्तित करे करे विकत्। ११।

श्रिकार्वार्तनामां संदेश का ना का स्थानिकार्ग स्रोत में इंड्रेन संदेशकीति का स्थानिकारम स्राप्तिकार सामानामां नामाना के स्थानिकार स्राप्ति स्राप्ति पर्देशको । १९ । व्या केन्द्री रहिन्द्राता स्राप्ति स्राप्ति पर्देशको । १९ । व्या केन्द्री रहिन्द्राता स्राप्ति स्राप्ति पर्देशको । १९ । व्या केन्द्री रहिन्द्राता

मार्थ महामार्थ नाम क्यामार्थ । ११। मार्थ महामार्थ महामार्थ नगरा करें क्या क्यामार्थ नगरा करें क्या क्या करें क्या क्या करें क्या क्या करें क्या क्या करें । ११। क्या ।

क्रमानं ज्ञानस्यादिनं दुःखन्। १३।

कार्रेग्वार समानं तक िकारान्यानं क्वेंबानेव सरावरशः दिश्चे वृत्ती सन्त्रारकारं कि देव दक्के । १३ । वि वहना कुर्वा समान्तित म समाज्ञानार ।

#### न कारणचयात् कतकत्यता मग्रवदुत्थानात् । ५४॥

विवेकज्ञानाभावे यहा महरादिषु वैराग्यं प्रक्रत्युगासनया भन्नभित तदा प्रक्रती खया भवित वैराग्यात् प्रक्रतिस्य इति वचनात्। तसात् कारणस्यादिष न क्षतिक्रत्यानास्ति मग्नवदुत्यानात्। यथां जले नग्नः पुरुषः पुनुक्तिष्ठति। यवमेव प्रक्रतिस्तिनाः पुरुषा देखारभावेन पुनराविभविनाः। पंस्कारादेरच्चयेण पुनारागाः भित्यक्तेविवेकस्याति विना देषदाहानुपपनेरित्यर्थः॥ ५४॥ ननु कारणं केनापि न कार्यतेऽतः स्नतन्ना कथं स्वापासकस्य दुःस्वित्वन्नमृत्यानं पुनः करे।ति तवाह।

## चकार्यत्वेऽपि तद्यागः पार्वश्यात्॥ ५५॥

प्रकृतेरकार्धलेऽप्यमेयलेऽप्यन्येच्छानधीनलेऽपि तद्यागः पुनक्ष्म्यानाचित्वं तच्चीनस्य कृतः पारवध्यात् पुरुषार्थतद्यातात् । विवेक् व्यातिकपपुरुषार्थवधेन प्रकृत्या पुनकत्याप्यते च्रजीन कृत्याः। पुरुषार्थाद्यस्य प्रकृतेन प्रेरकाः किन्तु प्रवृत्तिच्यातायाः प्रवृत्ती निनित्तानीति न खातन्त्र्यचितः। तथा च योगस्य म् । निनित्तमप्रयोजकं प्रकृतीनां वरणभेद्चु ततः चेविकविति। वरणभेदः प्रतिबन्धनिष्टन्तिः॥ ५५॥ प्रकृतिचयात् पुरुषस्थात्याने प्रमाणमप्याद्य।

# स दि सर्ववित् सर्वकर्ता॥ ५६॥

स हि पूर्वमर्गी कारणाजीनः मर्गाम्तरे सर्ववित् सर्वकर्तेश्वर श्वाहि पुक्रको भवति प्रक्षति चये तस्यैव प्रक्षतिपद्माम्योचित्यात्। तदेव सक्तः सह कर्मणीति लिक्षं मने। यन निषिक्तमस्येत्यादिश्रुतेदित्वर्थः। ॥ ५६॥ नन्वेवमीश्वरमतिषेधानुपपत्तिस्तवाहः।

#### । साङ्ग्रमवचनभाष्यम् ।

## इतरसापि नात्विनाकम्। २०।

इतरसायुपास्यस्य नात्वनिकममायिकत्वमुपास्यात्मन्यध्यस्तपः दार्थानामपि प्रवेद्यादित्वर्थः॥ २७॥ उपासनस्य मायिकत्वं यसिः संभी तदारः।

### सङ्कल्पितेंऽप्येवम्। १८॥

मनः वद्भन्ति धेयांश एवमपि मायिकत्वमपीत्यर्थः। वर्षे खिन्दं मह्मेत्यादिश्रत्युक्ते श्रुपास्ये मपञ्चांशस्य मायिकत्वमेनेति ॥ २८॥ नश्रुपासनस्य किं फलमित्याकाङ्गायामादः।

# भावनापचयाच्छुद्रस्य सर्वे प्रक्रतिवत्। २८॥

भावनाखोपायनानिष्यच्या शुद्धस्य निष्पापस्य पुरुषस्य प्रक्रते रिव वर्षमैत्र्ययं भवतीत्वर्थः। प्रक्रतिर्यथा स्षष्टिस्थितिसं हारं करेा-ति। एवमुपायकस्य बुद्धियन्त्वमिप प्रक्रतिप्रेरणेन स्ष्ट्यादिक् के भव-तीति ॥ २९॥ ज्ञानमेव मेष्ट्रसाधनमिति स्थापितम्। द्रदानीं ज्ञानसाधनान्याद।

## रागे।पद्दतिश्वानम्॥३०॥

ज्ञानप्रतिबन्धको यो विषये। परागि ज्ञानस्य तदुपघातहेतु ध्यानित्वर्थः। उपचारेण कार्यकारणयोर भेदिनिर्देशो रागच्चयस्य ध्यानत्वासम्मवात्। श्रव ध्यानश्रवेन धारणाध्यानसमा धयो योगोक्तास्त्रय एव ग्राच्याः पातञ्जले योगाष्ट्रानामष्टानामेव विवेकः साच्यात्कारहेतृत्वश्रवणादिति । एतेषां चावान्तरित्रे वास्त्रवेव दृष्ट्याः। इतराणि च पञ्चाष्ट्रानि खयं वच्यति ॥ ६०॥ ध्यान-निष्यन्थेव ज्ञाने।त्पित्तनीरस्थमावेणेत्याश्रयेन ध्यामनिष्यने ज्ञान्ति।त्रभमावेणेत्याश्रयेन ध्यामनिष्यने ज्ञानात्वारम्यने नाम् ।

## ष्टिनिरोधात् ततिहिः॥ ३९॥

श्रीयातिरिक्तष्टिणिनिरोधक्षेण सम्प्रज्ञातथागेन तिसिद्धिर्धाः मस्य निष्यित्रिज्ञां नात्यप्रकोषधानक्ष्मा भवतीत्यर्धः। श्रतस्वाव-त्पर्यन्तमेव श्रानं कर्तव्यमित्याश्यः। इत्तरष्टित्तिरोधे सत्येव विषयान्तरसञ्चारास्त्रप्रतिवन्धापगमाङ्ग्रीयसाञ्चात्कारो भवतीति कत्वा योगोऽपि ज्ञाने कारणं योगाष्ट्रश्यानादिवदित्यपि मन्तव्यम्। श्रश्यात्मयोगाधिगमेन देवं मत्वा धीरो इर्षश्चोका जहातीत्यादि-श्रुतिस्भृत्योस्तदवगमादिति॥ १९॥ श्रानस्यापि साधनात्याह।

## धारणासनखकर्मणा तिसिद्धिः॥३२॥

वद्यमाणेन धारणादिवयेण ध्यानं भवतीत्यर्थः॥ १२॥ धार-णादिवयं क्रमात् स्ववयेण उद्ययति।

## निरोधऋदिविधारणाभ्याम्॥ ३३॥

माणस्वेति प्रसिद्धा लभ्यते। प्रच्छर्दनविधारणाभ्यां वा प्राण्स्वेति योगस्व भाष्यकारेण प्राणायामस्य व्याख्यातलात्। छर्दिस्य वमनम्। विधारणाव्याग इति यावत्। तेन पूरणरेचमये। जीतभाः। विधारणं च कुझकम्। तथा च प्राणस्य पूरकरेचककुझकेयां निरोधी वशीकरणं सा धारणेव्ययः। श्रासनकर्मणीः सश्च्देन पस्याचचणीयतया स्व परिशेषत एव धारणाया लच्छाललाभाः द्वारणापदं ने।पानम्। चिनस्य धारणा तु समाधिवद्धानशब्देन विष्कृतित्युक्तम्॥ ११॥ क्रमप्राप्तमासनं सच्चयति।

#### खिरसुखमासनम्॥ ३४॥

यत् स्थिरं सत् सुखसाधनं भवति सस्तिकादि तदासनिम्यर्थः।
॥ १४॥ सकर्म बच्चवति।

# खकर्म खात्रमविदितकर्मानुष्ठानम्॥ ३५॥

मुगमम्। तत्र कर्मशब्देन यमनियमयोग्रेहणं जितेन्द्रयत्वरूपः प्रत्याहारोऽपि वर्षात्रमसाधारणतया कर्ममध्ये प्रवेशनीयः। तथा च पातञ्जवस्रवे ज्ञानसाधनतया प्रोक्तान्यष्टी योगाङ्गान्यवापि खळ्यानि। यथा तत्पूत्रम्। यमनियमासनप्राणायामप्रत्याहार-धारणाध्यानसमाधयोऽष्टावङ्गानीति। तेषां च खरूपं तत्रैव दृष्ट-व्यम्॥ १५॥ मुख्याधिकारिणा नास्ति वहिरङ्गस्य यमादिपञ्च-कस्यापेद्या केवलाङ्वारणाध्यानादित्रयरूपात् संयमादेव ज्ञानं योगस्य भवतीति पातञ्जलसिङ्वान्तः। जङभरतादिषु च तथा दृष्ट्यतेऽपि। श्रतस्त्रदृन्सारेणाचार्याऽप्याह।

## वैराग्यादभ्यासाच ॥ ३ ई॥

केवनाभ्यासाङ्घानरूपारेव वैराग्यसहिताज्ज्ञानं तत्वाधनयोग-च भवत्युत्तमाधिकारिणामित्यर्थः। तदुत्तं गाक्डेऽपि।

> श्रासनस्थानविधयो न ये।गस्य प्रसाधकाः। विजन्मजननाः सर्वे विस्तराः परिकीर्तिताः॥ श्रिशुपाजः सिद्धिमाप सारणाभ्यासगीरवात्।

द्रित । श्रयंवा वैराग्यध्यानाभ्यासावन ध्यानस्थिव हेनुतयोक्ती चकारस्य धारणासमुचयायेति । तदेवं ज्ञानान्त्रोत्ते व्यास्थातः । ॥ ६६॥ श्रतः परं बन्धा विपर्ययादित्युक्तो बन्धकारणं विपर्ययो स्यास्थाते तनादी विपर्ययस्य स्वरूपमा ।

## विपर्ययभेदाः पञ्च॥३०॥

श्रविद्यास्त्रितारागद्देषाभिनिवेशाः पद्म योगोक्ता बन्धहेनुविप-यैयस्यावान्तरभेटा रत्यर्थः। तेन श्रुक्त्यादिज्ञानरूपाणां विपर्वेथा- णामसङ्गुहेऽपि न चितिः। तनाविद्यानित्याश्र्षिदुःखानासम् निन्यश्रुचिमुखास्मखातिरिति योगे प्रोक्ता। एवमस्मिताप्यास्मानान्सनोरेकताप्रत्ययः। श्रीराद्यतिरिक्त श्रासा नास्तीत्येवंरूपानिद्या तु नैवंरूपा। श्रासनः श्रीराश्रीरोभयक्पत्वेऽपि श्रीरेऽ उहमुञ्जुपपन्तेः। रागद्वेषा तु प्रसिद्धावेव। श्रीभिनवेश्य मरणा-रिवास इति। रागादीनां विपर्ययकार्यत्या विपर्ययत्वम्॥ ३०॥ विपर्ययस्य स्कूपमुक्ता तत्कारणस्याश्रक्तेरि स्कूपमाह।

#### अश्विरद्यविंशतिधा तु॥ ३८॥

सुगमम्। एतदपि कारिकया व्याख्यातम्।

एकादशेन्द्रियवधाः सद्द बुद्धिवधैरशक्तिकृष्टिष्टा।

सप्तदश वधा बुद्धेर्विपयैयात् तृष्टिसिद्धौनाम्॥
इति।

बाधियं कुष्ठितान्यत्वं जन्डताजिद्यता तथा।

मूकता कै। एथपद्गुत्वे कैन्योदावर्तमुग्धताः॥

द्रत्येकारशेन्द्रियाणामेकारशाश्वतयः खतस्य बुद्देः सप्तरशाश्व-त्रायः। यथा वन्द्यमाणानां नवतृष्टीनां विघाता नव तथा वन्द्य-माणानामष्ट्रसिद्दीनां च विघाता च्रष्टाविति मिलित्वा चेमाः स्नतः परतस्याष्ट्राविंश्चितिबुद्देरश्वत्रय द्रत्यर्थः। तु शब्द एषां विश्वेष-प्रसिद्धित्यापनार्थः॥ २०॥ ययोविंघाते बुद्धेरश्वती ते तृष्टिसिद्दी स्ववद्येनादः।

तुष्टिनवधा॥ ३८॥

खयमेव नवधात्वं वस्यति॥ ३८॥

#### सिद्धिरष्ट्या॥ ४०॥

एतद्पि खर्यं बच्छति ॥ ४०॥ उक्तानां विपर्ययासिक्तितृष्टियि-द्वीनां विशेषजिज्ञासायां क्रमेण स्वचनुष्टथं प्रवत्ते।

## बावान्तरभेदाः पूर्ववत्। ४९॥

विपर्ययस्थावान्तरभेदा ये सामान्यतः पञ्चाक्तास्ते पूर्ववत् पूर्वा-चाँययथाक्तास्त्रयेव विश्वियावधार्याः। विस्तरभयान्नेदेशच्यन्त द्रव्य-र्थः। ते चाविद्याद्यो मयापि सामान्यत एव व्याख्याताः पञ्चिति। विश्वेषतस्तु द्वाषष्टिभेदास्तदुक्तं कारिकायाम्।

भेद्रस्तमसे। इंदियो मोहस्य च दश्वियो महामाहः। तामिस्रो इंदर्शया तथा भवत्यस्वतामिस्रः।

द्ति। श्रस्यायमर्थः। श्रष्टस्यक्षमस्दहस्कारपञ्चनसानेषु प्रक्र-तिष्वनात्मस्वात्मबुद्धिरविद्या नमे। एवमविद्याया विषयभेदे-नेवस्वविद्यात्म तत्मानविषयकस्यास्मितास्यमे। इस्याष्ट्रविश्वसम्। दियादियभेदेन शब्दादीनां विषयाणां दश्वात् नद्विषयके। रागास्यो महामे।हे। दश्विशः। श्रविद्यास्मितयोरष्टी ये विषया ये रागस्य दश्व विषयास्तद्विचानकेषुष्टादशस्वष्टादश्वभा नामिस्नास्थो देषः। एवं तेषामष्टादश्वानां विनाशादिदर्शनादष्टादश्वभान्धता-मिस्नास्थोऽभिनिवेशो भयमिति। एतेषां च नमश्रादिसञ्ज्ञा नद्वी-नस्वादिति॥ ४९॥

#### एवमितर्स्याः॥ ४२॥

एवं पूर्ववदेवेतरस्ता श्रशकोरस्यवान्तरभेदा श्रष्टाविशकितिविश्रेष-तोऽवगन्तया इत्यर्थः। श्रशक्तिरष्टाविशक्तिधेत्येतस्तिवेव स्वेऽष्टा-विशक्तिधात्वं मया व्याख्यातम्॥ ४२॥

च्याच्यात्मिकादिभेदान्नवधा तुष्टि: ॥ ४३ ॥ इहं स्त्रं कारिकया बाखातम्। षाध्यात्मिकास्त्रतसः महात्युपादानकात्त्रभाग्याः । बाह्या विषयोपरमात् पश्च नव तुष्ठयोऽभिष्टिताः ॥

श्रस्यायमर्थः । श्रात्मानं तुष्टिमतः सङ्कातमधिकत्य वर्तना इत्याः भ्यात्मिकास्तुष्टयस्यमसः। नत्र प्रक्रायाखा तृष्टिवेथा। यास्नात्कारः प्रयन्तः परिणानः सर्वे। इपि मक्ततेरेव तं च मक्ततिरेव करोत्यहं तु कूटखः पूर्ण इत्यावाभावनात् परितोषः । इयं तुष्टिरमा इत्युच्यते । ततन्त्र पदञ्चोपादानेन या तृष्टिः सापादानाच्या सन्तिनित्युः च्यते। ततन्त्र प्रवज्यायां बज्जकानं समाध्यनुष्ठानेन या तृष्टिः सा कालाखा तुष्टिरोच इत्युच्यते । ततन्त्र प्रज्ञानपरमकाष्टाक्रपे धर्म-मेचनमाची पति या तुष्टिः सा भाग्याख्या दृष्टिरित्युच्यत इति चनच श्राध्यात्मिकाः। बाद्याः पञ्च नुष्टया बाद्यविषयेषु पञ्चसु शब्दादिषुर्जनरच्चणच्चभोगदिंगादिदेश्वनिमित्तकोपरमाज्ञायनी। ताचा तुष्टया यथाक्रमं पारं सुपारं पारपारमनुत्रामासः उत्तमासः इति परिभाषिता इति । कियात् लिमां कारिकामन्यया खाख्या-तवान्। तद्यथा विवेकसाचात्कारोऽपि मक्ततिपरिणाम एवेळालं धानाभ्यासेनेत्येवं इच्चा या धानादिनिहत्ती तुष्टिः सा प्रक्त-त्याखा। प्रवच्योपादानेनैव मोच्चा भविष्यति कि ध्यानादिनेति या तुष्टिः सापादानाख्या । क्रतसंत्यासस्यापि कालेनेव मोच्चा भविष्यः त्य बमुद्दे गेनेति या तुष्ठिः सा का बाखा। भाग्यादेव मीची भवि-व्यति न मेाच्यास्त्रोत्त्रसाधनेरेवं कुतर्के या तृष्टिः सा भाग्याखे-त्यादिरर्थ इति तम्र। तद्याखाततुष्टीनामभावस्य ज्ञानाद्यनुक्रुब-लेनाश्क्तिपरिभाषानीचित्यादिति॥४३॥

#### जहादिभिः सिद्धिः॥४४॥

जहादिभेदैः सिद्धिरद्वथा भवतीत्वर्थः। इदमपि सूत्रं कार्दिः कथा व्याख्यातम्। जहः शब्देत्ध्ययनं दुःखिवचातास्त्रयः सुद्धताप्तिः। दानं च विद्वयोऽष्टीः विद्वेः पूर्वीऽद्युत्रस्तिविधः॥

इति। श्रस्यायमर्थः। श्रनाध्यात्मिकादिदुःखनयप्रतियोगिक-स्वात् वयो दुःखविघाता मुख्यसिद्वयः। इतरास्तु तत्याधनत्वा-द्वीष्यः सिद्धयः। तने है। यथा। उपदेशादिकं विनेव माग्भवीया-भ्यासवशात् तत्त्वस्य स्वयमूदनमिति। शब्दस्तु यथा। श्रन्यदीय-पाठमाकपर्ये खर्यं वा शास्त्रमाक खय्य यज्ज्ञानं जायते तदिति। श्रध्ययनं चयया। शिव्याचार्यभावेन शास्त्राध्ययनाज्ज्ञानिमित। मुद्धत्याप्तिषेथा। खयमुपदेशार्थं गृहागतात् परमकारुणिकाज्ज्ञान-खाभ इति । हानं च यथा । धनादिहानेन परिनेषिताज्ज्ञानखाभ इति। एषु च पूर्वेस्त्रिविध जन्दशब्दाध्ययनरूपे। मुख्यविद्वेरङ्गश्र श्राकर्षकः। मुद्धत्प्राप्तिरानयोक्त्रहारिक्यापेद्यया मन्द्रसाधनत्त्र-मितपादनायेदमुक्तम्। कञ्चित् त्वेतासामष्टिसङ्घीनामञ्जूशे निवा-रकः पूर्विन्त्रविधी विपर्ययाशक्तिमुष्टिक्पी भवति बन्धकलादिति व्याचष्टे तम्र । तुष्टाभावस्याश्क्तितया बाधिर्यादिवत् विद्विविरा-धितानाभेन तुष्टातुष्ट्योक्भयोः विद्विविरोधित्वासम्भवात्॥ ४४॥ ननू हारिभिरेव कथं निद्धिरुच्यते मच्चतपः समाध्यादिभिरप्यणिमा-द्यष्टिषिद्धेः पर्वशास्त्रिषद्वादिति तवाह ।

## नेतरादितर्हानेन विना । ४५॥

रूतरादू इन। दिप स्वक्षिमात् तप श्रादे साम्विकी न विद्धिः कुत रूतर इनिन विना यतः सा सिद्धिरितरस्य विपर्ययस्य हानं विनव भवत्यतः संसारापरिप्रस्थित्वात् मा सिङ्घाभास एव न तृ ताम्बिकी सिद्धिरित्यर्थः । तथा चीक्तं योगस्त्रवेषा । ते समाधानुपसर्गा युत्याने सिद्धय रूति । तदेवं द्वानाम्युक्तिरित्वारभ्य विस्तरते। बुद्धिगुण्या प्रस्थायसर्गः सकार्यबन्धा मेशच्चपपुरुषार्थेन सहितः। यता च बुद्धितहुणक्षी संगाप्ता चरूपेणान्याऽन्यं हेतू बीजाक्दर-बत्। तथा च कारिका ।

न विना भावें सिंड्रं न विना लिङ्गेन भावनिष्टें नि:। लिङ्गाख्या भावास्य समाहि विधः प्रवर्तने पर्गः।

इति । भावे वाचनारूपा बुद्धिज्ञीनादिगुणा लिक्नं महत्त्वं बुद्धिरिति । चमष्टिचर्गः प्रव्ययचर्गञ्ज चमाप्तः ॥ ४५ ॥ साम्प्रतं चिक्तिभेदः कर्मविश्रेषादिति सङ्खेगादुक्ता चष्टिचष्टिविद्धारतः प्रति-पाद्यते ।

# दैवादिपभेदा । ४ ई ।

्रैवादिः प्रभेदोऽवान्तरभेदो यस्याः सा तथा स्टिशिति क्रेषः। तदेतत् कारिकया सास्यातम्।

> श्रष्टिक स्था दैवसीर्थ ग्यानश्च पञ्चभा भवति। मानुश्यश्चेकविभः समासता भीतिकः सर्गः॥

इति। ब्राह्मपाजापत्येन्द्रपैनगान्धर्वयाच्चराच्चपैशाचा इत्यष्ट विभा हैनः सर्गः। पशुम्हगपच्चिसरीच्चपद्यावरा इति तैर्वेग्योनः पञ्चित्रः। मानुष्यसर्गञ्चेकपकार इति। भातिको भूतानां व्यष्टि-शाणिनां विराजः सकाशात् सर्ग इत्यर्थः ॥ ४६॥ श्रवान्तर्व्यष्टे-राष्ट्रकायाः पुरुषार्थत्वमादः।

खाबद्वासम्बर्ध्यनं तत्कृतें सृष्टिराविवेकात् ॥ ४०॥
चतुर्भुखनारभ्य खाबरानाः यष्टिस्ष्टिरिप विराट्स्ष्टिवदेव पुरुबाधाः भवति तत्तत्त्रुकाणां विवेकस्यातिपर्धनानिस्ययः॥ ४०॥
स्रष्टिस्ष्टाविप विभागनाः स्वववयेण।

#### ॥ साङ्घापवचनभाष्यम्॥

#### अर्ध सस्वविशाला। ४८।

कर्ध भूर्लीकादुपरि इष्टिः सम्वाधिका भवतीव्यर्थः ॥ ४८ ॥

## तमे।विशाला मूलतः॥४६॥

मूलते। भूर्वीकाद्ध इत्यर्थः ॥ ४८ ॥

#### मधे रजोविशासा ॥ ५०॥

मध्ये भूर्चेतक रत्यर्थः ॥ ५०॥ नन्वेकस्या एव प्रक्ततेः केन निनिः नेन बन्तादिविशाखनया विचित्राः स्टूटय रत्याकाङ्गायामादः।

## कर्मवैचित्यात् प्रधानचेष्टा गर्भहासवत्॥ ५९॥

विचिवकर्मनिमिश्वादेव यथोत्ता प्रधानस्य चेष्टा कार्यवैचित्र्यारूपा भवति। वैचित्र्ये दृष्टान्ता गर्भदासवदिति। यथा गर्भावस्थामारभ्य यो दासस्यस्य स्वत्यवासनापाटवेन नानाप्रकारा चेष्टा परिचर्या स्वास्यर्थे भवति तद्दित्वर्थः॥ ५९॥ ननु चेदूर्ध्यं सम्वविश्वासा स्विद्यस्य तर्हे तत एव क्वतार्थत्वात् पुरुषस्य किं मोचोणेति तवादः।

## आर्टित्तस्वाप्युत्तरोत्तरयोगियोगाद्वेयः ॥ ५ २ ॥ तवाप्यूर्ध्वगताविष सत्वामाष्टत्तिरस्यात उत्तरोत्तरयोगियोगार् भोडियो योनिजनानः सेडिप लोको हेय इत्वर्षः॥ ५ २ ॥ किन्न ।

## समानं जरामरणादिजं दःखम्॥ ५३॥

जर्ध्वाची गतानां ब्रह्मादिखावरान्नानां वर्षेषामेव जरामरणाः दिजं दुःखं चाधारणमतोऽपि देय दत्वर्थः॥ ५६॥ वितं बज्जना कारणे जयादिप न क्वतक्वत्वतेत्वादः॥

#### न कारण स्थात् कतकत्यता मग्नवदुत्थानात् । ५४॥

विवेकज्ञानाभावे यहा महदादिषु वैराग्यं प्रक्रत्युवासनया भवः ति तदा प्रक्रती खया भवति वैराग्यात् प्रक्रतिखय इति वचनात्। तसात् कारणखयादिष न क्षतकत्यतास्ति मग्नवदुत्यानात्। यथां जले मग्नः पुरुषः पुनुष्तिष्ठति। यवमेव प्रक्रतिखीनाः पुरुषा इत्यरभावेन पुनराविभवन्ति। संस्कारादेरच्चयेण पुनारागाः भियक्तेविवेकस्याति विना देषदाहानुपपनेरित्यर्थः॥ ५४॥ ननु कारणं केनापि न कार्यतेऽतः खतद्या कथं खाषासकस्य दुःखः निदानमुत्यानं पुनः करे।ति तवाह।

## चकार्यत्वेऽपि तद्यागः पार्वस्थात्। ५५ ॥

प्रकृतेरकार्थलेऽप्यमेर्थलेऽप्यन्येच्छानधीनलेऽपि नद्यांगः पुनक्ष्यांनीचित्यं नखीनस्य कुनः पारवद्यात् पुरुषार्थनद्यात् । विवेक् स्वातिकपपुरुषार्थवप्रेन प्रकृत्याः पुनक्त्याप्यते ख्वीन द्रत्यर्थः। पुरुषार्थाद्यस्य प्रकृतेन प्रेरकाः किन्तु प्रवृत्तिसभावायाः प्रवृत्ती निमित्तानीति न स्वातन्त्राचितः। नया चयागस्यम् । निमित्तमप्रयोजकं प्रकृतीनां वर्णभेद्स्तु ततः चेविकवदिति। वर्णभेदः प्रतिवन्धनिष्टन्तिः॥ ५५॥ प्रकृतिवयात् पुरुषस्थात्याने प्रमाणमप्यादः।

# स हि सर्ववित् सर्वकर्ता॥ ५ ६॥

य दि पूर्ववर्गी कारणलीनः मर्गान्तरे सर्ववित् सर्वकर्तिश्वर श्वाहिः पुक्षो भवति प्रक्षति चये तस्यैव प्रक्षतिपद्माम्यीचित्यात्। तदेव सक्तः यह कर्मणीति लिक्नं मने। यव निषिक्तमस्योत्यादिश्रुतेदित्वर्थः। ॥ ५६॥ नन्यवनीश्वरप्रतिषेधानुपपित्रस्ववाहः।

#### ईडगेश्वरसिद्धिः सिद्धा ॥ ५०॥

प्रकृतिनीनस्य जन्येश्वरस्य विद्वियः वर्षत्रः सर्वविद्यस्य ज्ञानमयं तप द्रव्यादिश्रुतिभ्यः सर्वपन्यतेव । नित्येश्वरस्यैव विवादास्यद्र-त्वादित्यर्थः । स्वद्यमिदं व्याख्याय पारवश्यमपि प्रतिपाद्यति स्वितिस्वेणः । स हि परः पुरुषसामान्यं सर्वज्ञानस्त्रिमत् सर्वकर्षतास्रक्तिमत् । श्वयस्तान्तवत् सित्तिभावेण प्रेरकत्वादिः व्यर्थः । तदा चासमाप्तार्थपुरुषसान्तिस्थात् तद्र्यमन्येश्वानधीनाया श्वपि प्रकृतेः प्रष्ट्रतिरावस्यकौति । नन्येवभीश्वरप्रतिषेधविद्रोधः स्ववादः । देष्ट्रभेश्वरसिद्धः सिद्धा । सान्निध्यमावेणेश्वरस्य सिद्धिस्तु श्रुतिस्नृतिषु सर्वसम्बत्यर्थः ।

श्रुङ्गुष्ठमानः पुरुषो मध्य श्रात्मनि तिष्ठति । र्इशाना भूतभव्यस्य न तता विभुरश्रुते ॥ स्जते च गुणान् सर्वान् चेनज्ञस्तनुपश्यति । गुणान् विक्रियते सर्वानुदासीनवदीश्वरः॥

द्रवादिश्रुतिस्नृतयस्रितादृशेश्वरे प्रमाणमिति ॥ ५ ०॥ दितीया-ध्यायादिमारभ्येतावत्पर्यनां स्ववयूरैः प्रधानसृष्टिः समापिता। इतः परं मे।च्रोपपन्यधें प्रधानसृष्टे द्वीनिपुर्षं प्रवायमानिष्टृत्तिरव्यम्न-खयास्या वक्तया तष्टुपपन्यर्थमादे प्रधानसृष्टेः प्रयोजनं दिनीया-ध्यायस्यादिस्त्रे दिङ्गावेणाक्तं विकारतः प्रतिपाद्यति।

## प्रधानसृष्टिः परार्थं खते। (प्यभे क्तिलादुष्ट्रक कुमवह-नवत्॥ ५ ८॥

मधानस्य स्नत एव स्ष्टिर्यद्यपि तथापि परार्थमन्यस्य भागापवः गीर्थम्। यथोष्ट्रस्य कुङ्कमवहनं स्नाम्यर्थं कुतोऽभोक्तृत्वाद्चेतनत्वेन भागापवर्गासस्भव।दिखार्थः। ननु विमुक्तमे।चार्षं खार्थं वेखनेन चार्थः पि इष्टिक्तोति चेत् सत्यम्। तथापि पुरुषार्थतां विना खार्थतापि न विज्ञाति। खार्थी हि मधानस्य क्रतभागापवर्गात् प्रवादात्राविमेशचणिनित । ननु सत्यतुच्या चेत् प्रकृतिसार्च क्यं खामिने। दुःखार्थमिप पवर्तत इति चेता। मुखार्थपष्टन्यीव नाम्तरीयकदुः खसस्भवाद्दृष्टस्त्यतु खालाहेति ॥ ५ ८ ॥ ननु प्रधानः स्याचितनस्य स्नतः स्रष्टृत्वमेव नेरपपद्यते रथाहेः परपयत्नेनैव प्रष्टु मिद्रभूनादिति तबाइ।

## अचेतनलेऽपि चीरवचेष्टितं प्रधानस्य॥५६॥

यथा चीरं पुरुषभयत्ननेरपेन्छोण खयमेव दिधक्रपेण परिण-मते। एवमचेननत्वेऽपि परप्रयत्नं विनापि महदादिरूपपरिणामः मधानस्य भवतीत्यर्थः। धेनुवद्रसायेत्यनेन स्रवेणास्य न पानः कक्ष्यम्। तत्र करणप्रष्टमेरेव विचारितत्वात्। धेनूनां चेतनत्वा-चिति ॥ ५८ ॥ इष्टान्तान्तरपदर्शनपूर्वकमुक्तार्थहेतुमाइ ।

# कर्मवद्दृष्टेवा कालादेः। ६०॥

कालारे: कर्मवद्दा खतः प्रधानस्य चेष्टितं विद्युति दृष्टत्वात्। श्रुधैका गक्कित कतुरितरस्य भवतित इत्यादिकपं कालादिकमे स्त एव भवत्येवं प्रधानस्थापि चेष्टा स्थात् कत्यनाया दृष्टानुसा-रित्वादित्वर्थः ॥ ६०॥ ननु तथापि ममेदं भागादिसाधनमिति प्रतिसन्धानाभावान्त्रपुटायाः प्रक्ततेः कदाचित् प्रष्टनिरपि न स्थाद्भि-परीता च प्रवृत्तिः खात् तत्राच ।

# खाभावाचेष्टितमनभिसम्भानाङ्गृत्यवत्। ६९॥

यथा प्रक्षच्छत्वस्य स्वभावात् संस्तादादेव प्रतिनियतावस्यकी

च स्वामिसेना प्रवर्तने न तु स्वभागाभिगायेण तथेन प्रक्वते स्विष्टितं संस्काराहे नेव्यर्थः ॥ ६९॥

### कर्माक्षष्टेवानादितः। ६२।

वाश्रव्हेः (व समुश्रये। यतः क्रमीनाद्यतः क्रमीभराकर्षणाद्धिः प्रधानस्यावश्यकी व्यवस्थिता च प्रष्टुचिरित्यर्थः ॥ ६२ ॥ तद्वेवं प्रधानस्य परार्थतः स्रष्टृत्वे विद्वे परप्रयोजनसमाप्ता स्नुत यव प्रधानिष्टच्या मेास्यः विद्वातीत्या स्र प्रचट्टकेन।

## विविक्तवेश्वात् सृष्टिनिष्टित्तः प्रधानस्य स्ट्वत् पाने ॥ ई३ ॥

विवित्तपुरुषज्ञानात् परवैराग्येण पुरुषार्थसमाप्ता प्रधानस्य स्टिनिवर्तते। यथा पाने निष्मन्ने पाचकस्य व्यापारे। निवर्ततः इत्यर्थः । इयमेवात्यन्तिकप्रजय इत्युच्यते । तथा च श्रुतिः। तस्याभिध्यानाद्योजनात् तत्त्वभावाङ्ग्यस्यान्ते विश्वमायानिष्टत्तिः। ११॥ नन्वेवमेकपुरुषस्रोपार्थः विवेकज्ञानेत्यत्त्या प्रकृतेः। स्टिनिष्टनी सर्वमुक्तिमसङ्ग इति तवाह ।

## इतर इतरवत् तद्दोषात्। ६४॥

इतरसु विविज्ञबोधरहित इतरवद्मुबदेव प्रक्तत्या तिष्ठति। सुतस्तद्देश्वात्। तस्य प्रधानस्यैव तत्पुरुषार्थासमापनास्यदेश्वा-दित्यर्थः। तद्दुज्ञं येशस्त्रवे। क्वतार्थं प्रति नष्टमप्यनष्टं तद्व्यसा-धारणत्वादिति। तथा च पूर्वस्त्रवे या प्रधाननिष्ट्रतिक्षत्ता सा विविज्ञबे। द्वृपुरुषं प्रत्येवेति भावः। विश्वमायाश्रुतिरपि ज्ञानिनं प्रत्येव मन्तव्या। श्रजामिति शुल्यैकवाक्यत्वादिति॥ ६४॥ एष्टि-निष्टनेः फलमाइ।

## द्योरेकतरस्य वाहासीन्यमपवर्गः ॥ ६५ ॥

द्योः प्रधानपुरुषयोरेवादासीन्यमेकाकिता। परसारवियोग इति यावत्। सा अपवर्गः। श्रयवा पुरुषस्यैव कैवस्यमदं मुक्तः स्थामित्येव पुरुषार्थतादर्शनादित्यर्थः॥ ६५॥ नम्बेकपुरुषमुक्तावेव विवेकाकारहत्त्या विरक्ता प्रकृतिः कथमन्थपुरुषार्थं पुनः स्ट्टी प्रवर्तन्ताम्। न स प्रकृतेरंश्वभेदान्नेष दोष इति वास्यम्। मुक्तपुरुषोप-करणैरिप एथियादिभिरन्यस्य भाग्यस्टिहर्शनादिति तवादः।

## सम्यस्र सुपरागेऽपि न विरच्यते प्रवृद्धरच्छुतस्व-स्वैवार्गः ॥ ६६ ॥

एकसिन् पुरुषे विविक्तबोधादिरक्तमि प्रधानं नान्यसिन् पुरुषे स्ष्युपरागाय विरक्तं भवति किन्तु तं प्रति स्वज्ञत्वेव । यथा प्रवृद्ध्युपरागाय विरक्तं भवति किन्तु तं प्रति स्वज्ञत्वेव । यथा प्रवृद्ध्युपरागाय विरक्तं भवति किन्तु तं प्रति तृ जनयत्वेव वेद्यर्थः । उरगतुस्त्रतं च प्रधानस्य रच्चुतुस्त्रे पुरुषे समारोपणा- दिति । एवंविधं रच्चुसपादिदृष्टान्तानामाश्यमनुद्धैवावधाः केचि- द्वेदान्तिवृवाः प्रकृतेरत्वन्ति । स्वतिस्त्रत्वावादिसाङ्क्ष्योक्तदृष्टान्ते अतिस्तृत्वेव वा तृस्यन्ति । एतेन प्रकृतिस्त्रत्वावादिसाङ्क्ष्योक्तदृष्टान्तेन अतिस्तृत्वेव वोधन्ति । क्ष्यं ह्यान्तवन्त्वेवायमर्थः सिङ्ग्यति ॥ ६६॥

#### वर्मनिमित्तयोगाच । ६०।

स्ट्री निमिनं यत् कर्म तस्य सम्माद्यन्यपुरुषार्थं स्जती-त्यर्थः ॥ ६०॥ नन् सर्वेषां पुरुषाणामप्रार्थकत्या नैरपेस्थावि-श्रेषेऽपि कञ्चित् प्रत्येव प्रधानं प्रवर्तते कञ्चित् प्रति निवर्तत द्रत्यव किं नियामकम्। न च कर्म नियामकं कस्य पुरुषस्य किं कर्मत्यव नियामकाभावादिति तवाइ।

# नैरपेच्छेऽपि प्रक्तख्पकारेऽविवेका निमित्तम्। ६०॥

पुरुषाणां नैरपेक्शेऽखार्य मे खान्ययमेवाहमित्वविदेवादेव मक्तिः ख्ल्यादिभिः पुरुषानुपकरोतीत्वर्षः । तथा च यसी पुरुष् बायात्मानमविविच्य दर्शयितं वासना वर्तते तं मखेव मधानं मवर्तत क्रियो नियामकनिति भावः ॥ ६८॥ महिन्सभावत्वात् कर्यं विवे-केऽपि निष्टनिरुपपद्यतां तवाइ ।

## नर्तकीवत् प्रवृत्तस्यापि निवृत्तिश्वारितार्थात्। 🐔 ।

पुरवार्यमेव प्रधानस्य प्रवृत्तिसभावे न नु सामान्येन । श्रतः प्रवृत्तस्यापि प्रधानस्य पुरुषार्धे समाप्तिकृपर्यार तार्थे वि वित निष्ट- निर्धुता । यथा परिषद् । स्वादर्शनार्थं प्रष्टनाया नर्तक्यास्त- क्षेत्रस्ति विष्टनिरित्यर्थः ॥ ६९ ॥ निष्टनी देवन्तरमाद ।

# देशविषेद्रिय नेरापसर्पणं प्रधानस्य क्षजवधूवत्। ७० ।

पुरुषेण परिणामित्वदुःखास्मकत्वादिदेश्वदर्शनादिष खिच्च-नायाः मक्कानेः पुनने पुरुषं प्रत्युपसपेणं कुखवधूवन् । यथा खानिना मे दोषो इष्ट इत्यवधारणेन खिच्चिमा कुखवधूने खानि-नमुपसपैनि नद्वदित्यर्थः । नदुक्तं नारदीये ।

> सविकारापि माट्येन चिरं मुक्ता गुणाकाना। महानिज्ञीन हो भेयं सम्बद्धिय निवर्तने॥

इति। एतदेवे जा कारिकयापि।

मकतेः मुकुमारतरं न किञ्चिहक्तीति मे मतिभैवति। या हहास्तीति पुनर्न इर्जनमुपैति पुक्रवस्ता। इति॥ ७०॥ ननु पुक्रवार्थं चेत् प्रधानप्रहत्तिस्तर्दि बन्धमेः। चाभ्यां पुक्रवस्य परिणामापन्तिरिति तवाहः।

# नैकान्तता बम्बमोची पुरुषसाविवेकाहते। ७९।

षु:खयोगिविशेगकपा बन्धमेन्द्री पुरुषस्य नैकान्ततस्यतः किन्तु चतुर्थस्ववद्यमाणमकारेणाविवेकादेवेत्यर्थः॥ ७९॥ पर-मार्थतस्तु यथोक्ती बन्धमेन्द्रीय प्रक्षतरेवेत्यासः।

#### प्रकृतेराष्ट्रास्यात् ससङ्गलात् पशुवत्। ७२।

मक्कतेरेव तस्त्रता दुःखेन बन्धमे। स्वा सम्बन्धमा सम्बन्धमा दिभिविप्तत्वात्। यथा पश्रूरज्ञा जिप्तत्या बन्धमे। स्वभागी तद्दित्वर्थः। एतदुक्तं कारिकया।

त्रसास बध्यतेऽद्वा न मुच्यते नापि संसरित पुरुषः। संसरित बध्यते मुच्यते च नानात्रया प्रकृतिः।

इति। द्योरेकतरस्य वैद्यासीन्यमपवर्ग इति सूचे च यः पुत्र-षस्यापवर्ग उत्तः स प्रतिबिमरूपस्य मिळ्यादुःखस्य वियोग एवेति। ॥ ७२॥ तत्र कै: साधनैर्बन्धः कैवा मास्त्र इत्याकाङ्कायामादः।

## क्पे: सप्तभिरात्मानं बधाति प्रधानं के। शकारवदि-मेरवयत्वेकक्पेण ॥ ७३॥

धर्मवैराग्येश्वर्याधर्माज्ञानावैराग्यानेश्वर्थेः सप्तभीक्षेधेमेंहुं:ख-हेतुभि: प्रक्रातरात्मानं दुःखेन बध्राति के। प्रकारवन् । के। प्रकार-क्रानियेथा खनिर्मितेनावासेनात्मानं बध्राति तह्नत् । सैव च प्रक्र-तिरेकक्षेण ज्ञानेनेवात्मानं दुःखान्भोचयतीत्वर्थः॥ ०३॥ ननु वन्धमृत्ती श्रविवेकादिति यदुत्तं तद्युत्तम् । श्रविवेकस्याहेयानुपा-देयत्वात् । लोके दुःखस्य तद्भावसुखादेरेव च स्रते। हेयोपादे-यत्वात् । श्रव्यथा दृष्ट्वानिरिक्याश्रक्तः चतुर्थस्वे नेतं स्थं विद्य-णीति ।

#### निनित्तत्वमविवेकस्य न इष्ट्राणि:। ७४।

श्रविवेषस्य पृरुषेषु वन्धमे। चिनिम्मत्वमेव पुरेक्तं न त्वविवेषः एव ताविति नाते। इष्ट्रइानिरित्वर्थः। एतत्र प्रथमाध्यायस्त्रवेषु साष्ट्रम्। श्रविवेषिनिम्मात् प्रक्षतिपृष्ठ्ययोः संयोगस्यसाञ्च संयोगा-दुत्यद्यमानस्य प्राक्षतदुःखस्य पृष्ठे यः प्रतिविन्धः स एव दुःखभागोः दुःखसन्त्रस्यस्तिवृत्तिरेव च मोचात्वः पृष्ठ्यार्थे द्रति ॥ ७४॥ तदेव माद्धिर्गमारभ्यात्विन्तिकस्यपर्यन्तोऽखिनपरिणामः प्रधानतद्वका-राणामेव पृष्ठवस्तु कूटस्थपूर्णिक्याव एवेत्यध्यायद्वयेन विस्तरते। विवेचितं तस्य विवेषस्य निष्यन्त्रपायेषु सारभूतमभ्यासमादः।

#### तत्त्वाभ्यासान्नेति नेतीति त्यागादिवेकसिद्धिः॥ ७५॥

महातिपर्यन्तेषु अखेषु नेति नेतीत्विभिमानत्वागरूपात् तन्ता-भ्यामाद्विवेकनिष्यन्तिभैवति । इतरत् सर्वेमभ्यासस्याज्ञमानिन-त्वर्थः। तथा च श्रुतिः। श्रथात श्रादेशो नेति नेति न द्योतसा-दिति नेत्वन्यत् परमन्ति स एव श्राद्या नेति नेतीत्वादिरिति।

> श्रवात्ताद्यविश्वेषानी विकारे असंख वर्णिते। चेतनाचेतनात्यत्वज्ञानेन ज्ञानमुच्यते॥

#### इति। यथा।

श्विख्यूणं स्नायुयुतं नां तशोणित तेपनम् । चर्नावनद्वं दुर्गन्धि पूर्णं मूनपुरी वयोः ॥ जराशो करमाविष्टं रेगायतनमातुरम् । रजस्वनमस्तिष्ठं भूतावासिनमं त्यजेत्॥ नदीकूनं यथा हसो हसं वा शकुनियेथा । तथा त्यज्ञितं देशं क्षकु द्वाहु । इदिमुस्यते ॥

द्रित । एतदेव कारिकयाचुक्तम्।

### एवं तश्वाभ्यासासासा न मे नाइमित्यपरिशेषम्। श्रविपर्ययादिशुद्धं केवलमृत्पद्यते ज्ञानम्॥

द्ति। नास्मीत्यात्मनः कर्छत्वनिषेधः। न मे द्रति सङ्गिनिषेधः। नाहमिति तादात्त्यनिषेधः। केवलिम्बस्य विवरणमिवपर्यया-दिशुद्धमिति। श्रतोऽन्तरा विपर्येण विश्वतमित्वर्थः। द्रद्मेव केवलत्यं सिद्धिश्रव्देन स्वे प्रोक्तम्। विवेकस्यातिरविश्ववा हाने।-पाय दति योगस्वेणतादृशश्चानस्यैव मेश्चहेतृत्वसिद्धिरिति। ॥ ७५॥ विवेकसिद्धी विशेषमाद।

### अधिकारिप्रभेदात्र नियमः ॥ ७६ ॥

मन्दाद्यधिकारिभेद्यन्वाद्भ्यासे क्रियमाणेऽप्यसिन्नेव जन्मनि विवेकनिष्यन्तिभैवतीति नियमा नास्तीत्यर्थः । श्रत उत्तमाधि-कारमभ्यासपाटवेनात्मनः सम्पाद्येदिति भावः ॥ ७६ ॥ विवेक निष्यन्त्येव निस्तारा नान्यथेत्यादः ।

# बाधितानुहत्त्या मचविवेकतोऽप्युपभीगः। ७७।

सक्तत् सम्प्रज्ञानयोगेनात्मसाचात्कारोत्तरं मध्यविवेकावस्थां
मध्यमविवेकेऽपि सित पुरुषे बाधितानामपि दुःखादीनां प्रारञ्जः
वश्चात् प्रतिबिन्नरूपेण पुरुषेऽनृष्टच्या भागो भवतीत्वर्थः। विवेक-निष्यित्तस्थापुनरूथानादसम्प्रज्ञातादेव भवतीत्वतस्यां सत्यां न भागोऽस्तीति प्रतिपाद्यितुं मध्यविवेकत द्रत्युक्तम्। मन्दविवेकस्तु साचात्कारात् पूर्वं त्रवणमननध्यानमावरूप द्रति विभागः॥ ७०॥

## जीवनुत्तश्च ॥ ७८ ॥

् जीवन्त्रक्तोऽपि मध्यविवेकावस्थ एव भवतीत्यर्थः ॥ ७८॥ जीव-न्युक्ते प्रमाणमाह ।

# उपदेश्योपदेषृतात् तिविद्धिः । ७८ ।

शास्त्रेषु विवेकविषये गुरुशियाभावत्रवणाज्जीवन्युक्त.सिद्धिरि-स्वर्थः। जीवन्युक्तस्यैवेषपदेषृत्वसस्थवादिति॥ ७८॥

## श्रुतिश्व। ८०।

त्रुतिस्वजीवस्तृतेऽित्त ।

दीर्चयेव नरे मुच्चेत् तिष्ठेस्तृत्तोऽिप विद्यारे ।

कुंबालचक्रमध्यस्था विच्छित्तोऽिप अमेद्भटः॥

बह्मीव सन् ब्रह्माप्येतीत्यादिरिति । नारदीयस्तृतिरिष ।

पूर्वाभ्यासवलात् कार्ये न लेको न च वैदिकः।

सप्राप्यपापः सर्वात्मा जीवन्युक्तः स उच्यते ॥

सति॥ ८०॥ ननु श्रवणमावैणाप्यपदेष्टृत्वं स्थात् तवादः।

#### दतर्याम्वपरम्परा । ५१॥

इतरथा मन्द्विवेकस्याप्युपदेष्टृत्वेऽस्परम्परापित्तरित्वर्थः। सा-मग्रीपात्मतत्त्वमञ्चात्वा चेदुपदिशेत् किसंच्यिदंशे स्वभमेष शिख-मिप भ्वान्तीकुर्यात् सेाऽप्यन्यं सेाऽप्यन्यमित्वेवमन्धपरम्परेति॥ प्रश्रा ननु ज्ञानेन कर्मद्यये सित कथं जीवनं स्थात् तवादः।

## चक्रसमणवद्गुतग्रीरः। ८२।

कुलालकर्मनिष्टत्ताविष पूर्वकर्मवेगात् खयमेव कियत्कालं चक्रं भ्रमित । यवं ज्ञानेत्तरं कर्मानुत्पत्ताविष प्रारक्षकर्मवेगेन चेष्टमानं श्ररीरं घृत्वा जीवन्मुक्तिखिष्ठतीत्वर्थः ॥ प्रश् । ननु ज्ञानकेतुवस्य ज्ञातयोगेन भागादिवावनाच्यये कथं श्ररीरधारणम् । न च योगस्य चंत्काराभिभावकत्वे किं मानमिति वाच्यम् । स्थुत्यानिरे रोधसंस्कारयोरभिभवमादुर्भावै। निरोधपरिणाम इति योगस्वर

तस्त्रतिञ्जः। चिरकाजीनस्य विषयानारावेशस्य विषयानारसंस्का-राभिभावकतया लेकिऽप्यनुभवाचेति तवाइ।

#### संस्कारलेशतस्तिहिः। ८३।

श्रीरधारणस्त विद्विरित्यर्थः। श्रव चाविद्यावंस्कारलेशस्य वना नापेत्यते। श्रविद्याया जन्मादिरूपकर्मविपाकारस्थानावे हेतृत्वात्। योगभाय्ये व्यावेत्त्वया व्याव्यातत्वात्। वीतरागजन्मादर्भनादिति न्यायाच। न तु मारस्र्यफवककर्मभागेऽपीति । यव च नियमेना-विद्यापेत्यते च मयावविशेषरूपे। भागो मृद्धेष्वविद्यावंस्कारलेशो-तु भागाभास एवेति मागुक्तम्। यत् तु कित्यद्विद्यावंस्कारलेशो-ऽपि जीवन्युक्तस्य तिष्ठतीत्याच तत्त । धर्माधर्मात्यनिमवङ्गात्। श्रविद्यावंस्कारलेशो-प्राप्तम्यस्त्रात्। श्रविद्यावंस्कारलेशोन्यपरम्परामवङ्गात्। श्रविद्यावंस्कारलेश्वनाकत्यने प्रयोजनाभावाच। एतच ब्रह्ममीमांवाभाव्ये प्रपिद्यतिनिति॥ प्रकृ॥ श्रास्त्र-वाक्यार्थमुपसंइरति।

## विवेकाचि:शेषदु:खनिट्नी क्षतकत्वता नेतराचे-तरात्॥ ८४॥

स्त्राया विवेकसिद्धितः परवेराम्यद्वारा सर्वष्टित्तिनिरोधेन यहा निःश्रेषते। बाधिताबाधितसाधारप्येनाखिखदुःखं निवर्तते तहैव पुरुषः क्षतक्षस्यो भवति। नेतराज्जीवन्मुक्त्याहेरपीस्पर्थः। नेतरा-हिति वीष्वाध्यायसमाप्ते। ॥ ८४॥

श्रात्यन्त खयपर्यन्तः कार्ये। (यक्तस्य नाक्मनः। प्रोक्त एवं विवेका (क पर्वेदास्य साधनम्॥

इति विज्ञानभिज्ञुनिर्मिते कापिखसाङ्क्षामयचनस्य भाष्ये वैरा-म्याभायस्तृतीयः । शास्त्रविद्वास्यायिकाजातमुखेनेदानीं विवेकश्चानवाधनानि पद्रश्रेनीयानीत्येतद्धं चतुर्थाध्याय श्वारभ्यते।

## राजपुनवत् तत्त्वोपदेशात्। १॥

पूर्वपादश्रेषस्वस्थिविकोऽनुवर्तते। राजपुबस्येव तन्त्रोपदेशा-दिवेको जायत इत्यर्थः। स्ववेयमाख्यायिका कसिद्राजपुत्रो गण्डचंजन्याना प्राविः सारितः श्वरेण केनिचित् पेषितोऽसं श्वर इत्यभिनन्यमान स्रान्ते तं जीवनां श्वात्वा कसिद्रमात्यः प्रवेषयित न त्वं श्वरे। राजपुत्रोऽसीति। स्वया क्वित्यवेव चाण्डालाभिमानं त्वन्ता तान्तिकं राजभावमेवालकते राजाहम-स्वीति। यवमेवादिपुरुषात् परिपूर्णचिन्त्रावेणाभित्यक्तादुत्पद्यस्वं तस्यांश्व इति कारुणिकापदेशात् प्रक्रत्यभिमानं त्यन्ता ब्रह्मपुत्रत्वा-दश्वरि बह्मव न तु तदिलक्षणः संसारीत्येवं स्वस्वरूपमेवालकत इत्यर्थः। तथा गारुडे।

यथैकहेममणिना सर्वे हेममयं जगत्।
तथैव जातमी श्रेन जातेनाप्यखिलं भवेत्॥
यहाविष्टे दिजः किस्क्ट्रिडिमिति मन्यते।
यहनाशात् पुनः खीयं ब्राह्मण्यं मन्यते यथा॥
मायाविष्टस्तथा जीवे। देहे। दिमिति मन्यते।
मायानाशात् पुनः खीयं कपं ब्रह्मास्मि मन्यते॥

इति ॥ ९ ॥ स्त्री शूट्रादयोऽपि ब्राह्मणेन ब्राह्मणस्थापदेशं श्रुत्वा क्वतार्थाः सुरित्येतदर्थमास्यायिकानारं दर्शयति ।

पिशाचवदन्यार्थीपदेशेऽपि । २ ।

श्रर्जुनार्थं श्रीक्रष्णेन तन्त्रीपदेशे क्रियमाणेऽपि समीपस्यस्य

पिञ्चाचस्य विवेक्ष्यानं जातमेवमन्येषामपि भवेदिव्यथः ॥ २ ॥ यदि च सक्तकुपदेशाज्ज्ञानं न जायमे तदोपदेशाव्रज्ञितपि क्रेनेदे-तीतिश्वासान्तरेणास् ।

## बाहित्रसकद्पदेशात्। ३।

चपरेशाद्वनिरिप कर्तवा कान्देश्यादी श्रेतकेत्वादिकं प्रत्याव-णिप्रस्तिनामसक्षदुपरेशेतिहासादित्वर्थः । १ ॥ वैराम्यार्थं निद-र्थनपूर्वकमात्मसङ्कातस्य भङ्गरत्वादिकं प्रतिपादयति ।

## पितापुचवदुभयोद्देखतात् । ४ ।

खस्य वितापुत्रयोरिवात्मने। अपि मरणोत्पत्त्यो हेहत्वादनुनित-त्वाद्वेराग्येण विवेका भवतीत्वर्थः। तदुक्तम्।

त्रात्मनः पिष्टपुनाभ्यामनुमेया भवाष्यया ।

इति ॥ ॥ इतः परमुत्यन्नज्ञानस्य विरक्तस्य च ज्ञाननिष्यन्य-ज्ञान्याख्याविकान्नदृष्ट्यांक्ति ।

## ध्येनवत् सुखदुःखी त्यागवियोगाभ्याम् । ५ ।

परिग्रहे। न कर्तव्या यता द्रव्याणां त्यागेन खेकः मुखी वियो-गेन च दुःखी भवति प्रतेनवित्यर्थः। प्रतेना हि सामिषः केनाप्य-पह्यामिषाद्वियोज्य दुःखी क्रियते खयं चेत् त्यजति तदा दुःखा-दिमुच्यते। तदुक्तम्।

> वानिषं कुररं अञ्जबिनि। त्ये निरामिषाः । तदानिषं परित्यच्य च मुखं समविन्दत ॥

इति। तथा मनुनाप्युक्तम्।

2 4 3

नदीक्लं यथा हची हचं वा शकुनियशा। तथा वाजिसमं देशं क्रक्सहाशादिम्चने । इति। ५।

## सहिनिस्वयिनीवत्। ६।

यथाहिकी पां त्यं परिवाजवानायासेन देयसुद्धा तथैव मुमुच्: मक्तितं बज्जका लापभुक्तां जीर्षां देयबुद्धा त्यजेदित्वर्थः। तदुक्तम्। जीणां त्वचिमवारग इति । ६ । यज्ञं च प्रक्रवादिकं पुनर्न खीकुर्यादित्यवाद ।

#### कित्रहरूवद्वा । ७।

यथा किसं इस्तं पुनः के। अपि नार्ने तथैवैतत् खन्नं पुनर्नाभ-मन्धेतेत्वर्थः। वाश्रन्दे। प्यर्थे॥ ७॥

## असाधनान्चिन्तनं बम्बाय भरतवत् । प्र

विवेदस्य यदनारष्ट्रसाधनं न भवति स चे हुर्माऽपि स्यात् तथापि तरनुचिन्ननं तरनुष्ठाने चित्तस्य तात्पर्यं न कर्तव्यं वतस्त्रद्वस्थाय भवति विवेकविद्यारकतया भरतवत्। यथा भरतद्य राजर्वे-र्धर्म्यमपि दीनानाथ इरिष्ण्यावकस्य पेष्यणितस्यर्थः। तथा च जडभरतं प्रक्तत्य विष्णुपुराणे।

> चपवं चपवे निद्यान् दूरगं दूरगामिनि। श्राचीचेतः समापत्तं तिसान् इरिणपेतिके । 🗢 ॥

# बक्तिभेंदांगे विरोधे। रागादिभिः क्रमारीशक्टुवत्। ८॥

बङ्गभिः पद्भा न कार्यः। बङ्गभिः पद्भे दि रागाद्यभियात्त्वा क बहा भवति यागानं शकः। यथा कुमारी इस्त शक्रुानामन्यो उत्य-सङ्गेन भाषातारी भवती खर्थः॥ ८॥

#### द्वाभ्यामपि तथैव। १०।

दाभ्यां योगेऽपि तथैव विरोधी भवत्यत एकाकिनैव खातय-नित्यर्थः। तद्क्रम्।

वासे बद्भनां कलको भवेदानी द्योरिप। एक एव चरेन् नस्नान कुमाया दव कङ्कणम्॥

द्रति॥१०॥

श्वाशा वै वश्यविरसे चिन्ने सन्नोधवर्जिते। श्वाने वक्तमिवाद्श्चेन श्वानं प्रतिबिचति॥ इति वचनान्निराश्चना योगिनानुष्ठेयेत्वादः।

निराशः सुखी पिङ्गखावत् । ११ ।

श्राश्चां त्यक्का पुरुषः सम्नोषास्त्रसुखवान् भूयात् पिष्काखावत्। यया पिष्काखानाम वेश्या कान्तार्थिनी कान्तमसञ्ज्वा निर्विण्णा सती विद्यायाशां सुखिनी बभूव तद्वदिष्यर्थः। तदुक्तम्।

श्राभा हि परमं दुःखं नैराभ्यं परमं मुखम्। वथा सञ्क्षिय कान्नाभां मुखं मुखाप पिष्क्रका।

द्रित। नन्नाशानिष्ठन्या दुःखनिष्ठनिः स्थात् मुखं तु कुतः साधन्ताभावादिति। चन्यते। चिनस्य सन्धाधान्येन स्वाभाविकं यत् सुखनाश्यया पिदितं तिष्ठति तदेवाशाविगमे वस्त्रष्टिनिकं भवति तेजः प्रतिबद्धज्ञचश्चित्रविदितं न तव साधनापेद्या। एतदेव चार्थे सुखनित्युच्यत द्रति ॥ १९ ॥ योगप्रतिबन्धकत्वादारस्थोऽपि भोगार्थं न कर्तथोऽन्ययैव तद्दपपनेरित्याद्य।

बनारमोऽपि परष्टहे सुखी सपवत्। ९२।

मुखी भवेदिति श्रेषः श्रेषं मुगमम्। तदुक्तम्।
गृहारस्था हि दुःखाय न मुखाय कथस्वन।
सर्पः परक्ततं वेदन प्रविद्धा स्व्यमेधते॥१२॥

शास्त्रेभ्या गुद्दभ्यस्य वार एव ग्रास्त्रोडन्यसाम्बुषगमवादादिभि-रंशतेर्द्धवारभागेडन्योडन्यविरेश्वेनार्थवास्त्रस्येन चैदाग्रमाया स्मय-मानादित्यास् ।

बद्धशास्त्रगुरूपासनैऽपि सारादानं षट्पदवत्। ९३ ।

कर्तव्यमिति शेषः। श्रन्यत् सुगमम्। तदुक्तम्।

ष्रणुभ्यस्य महद्वस्य शास्त्रभ्यः कुश्रते। मरः । सर्वतः सारमादद्यात् पुष्पेभ्य दव षट्पदः।

इति। मार्कछ्यपुराणे च।

सारभूतमुपासीत ज्ञानं यत् सार्थसाधकत्।
ज्ञानानां बज्जता येषा योगिविष्टकरी हिसा॥
इदं ज्ञेयमिदं ज्ञेयमिति यस्तृषितस्ररेत्।
ज्ञसी कत्यसदस्रेषु नैव ज्ञानमवामुयात्॥

द्ति ॥ १ ६ ॥ साधनानारं यथा तथा भवलेकाग्रतथैव समा-धिपालनदारा विवेकसाचान्कारे। निष्पादनीय द्रत्यादः।

## द्रवुकारवद्गैकचित्तस्य समाधिदानिः। ९४।

यया शरिनमाणायैकिचिनस्येषुकारस्य पार्श्वे राज्ञो ममनेनापि न ष्टन्यन्तरिनरोधी श्रीयत एवमेकाग्रचिनस्य सर्वथापि न समा-धिश्वानिष्टेन्यन्तरिनरोधचितिभवति । ततस्य विषयान्तरसञ्चा-राभावे ध्येयसाच्चात्कारोऽप्यवस्यं भवतीत्येकाग्रतां कुर्यादित्यर्थः। तह्त्रम्।

तरैवमात्मन्यवसङ्घिषों न वेट् किस्चिद्धस्तिस्तारं सा।
यथेषुकारे। खपतिं वजनानिषी गतात्मा न दर्शे पार्श्वे॥
इति॥९४॥ सत्यां श्रक्ती द्वानवसास्त्रास्त्रज्ञतनियसे। स्या
सङ्गते तदा द्वानानिष्यत्थानर्थकां वे।सिने। भवतीत्वारः।

## क्रतियमसङ्गाहानथेकां से स्वत् । ९५।

यः शास्त्रेषु क्षते। योगिनां नियमस्तस्यो खङ्घने द्वाननिष्यस्या-स्व्योऽर्थे। न भवति ने बिक्वत्। यथा ने के भैषज्यादी विदित-पथ्यादीनां खङ्घने तत्ति विद्विनं भवति तद्दित्यर्थः। श्रश्रक्ताः द्वानरद्वार्थं वा खङ्घने तु न द्वानप्रतिबन्धः।

> श्रापेतवतकमा तुकेवर्च ब्रह्मणि स्थितः। ब्रह्मभूतश्रारत् से ब्रह्मश्रारीति कथ्यते॥

द्रित मेश्चधमीदिन्यः। द्रित विषष्ठादिस्युतिन्यस्य। स्रत एव विष्णुपुराणादी दृषा कर्मेत्वागिन एव पाखण्डतया निन्दिताः पुंचां नटाधारणमीण्यवतां इषेवेत्वादिनेति॥ १५॥ नियमवि-स्यरणेऽसानस्यामादः।

## तदिसारपेऽपि भेकीवत्। १ ई।

वुगमम्। भेक्याखेयमाख्यायिका। किस्ट्राजा खगयां गते। विपिने वुन्दरीं कन्यां दृद्धी। वा च राम्ना भावाभावाय माथिता नियमं चक्रे बदा मच्चां त्वया जवं मद्द्धिते तदा मवा गतव्यमिति। एक्द्रा तु क्रीड्या परित्रान्ता राजामं पमच्च कुव जविमित। राजापि वमयं विद्यान्य जवमद्र्ययम्। ततः वा भेक्दाजदुदिता कामक्पिणी भेकी भूत्वा जवं विवेश तत्व राजा जावादिभिरनिव्यापि न तामविन्ददिति॥ १६॥ श्रवणवङ्गक्रवाक्यमीमांवाया ज्यावाद्यकाल इतिहासमाह।

नेपिदेशसवणेऽपि कतकत्वता परामर्शहते विरो-चनवत् ॥ ९०॥

परामर्थे। मुद्रवाचामात्पर्वनिर्धायके। विचारसं विने।पहेश-

वाकाश्रवणेऽपि तक्तक्वाननियमे। नाश्चि प्रजापतंत्वपदेशश्रवणेऽपी-न्द्रविरोचनयोर्भध्ये विरोचनस्य परामश्वाभावेन ध्वान्तत्वश्रुतेरि-त्वर्थः। श्रते। गुरूपदिष्टस्य मननमिष कार्यमिति। इश्चिते चेदानौमध्येकस्येव तक्त्वमस्युपदेशस्य नानारूपरेश्चे सस्भावना। श्राखाङ्कत्वमवैधर्म्यवच्चणाभेदे।ऽविभागश्चेति॥ १०॥ श्रत एव च परामश्ची इश्चित इत्याह।

### इष्टचयोरिन्द्रस्य। १८।

तक्क व्हेनेक्ती च्यमानयोः परामर्शः। तथे रिव्ह विरेश्यनये। मध्ये परामर्शे र्व्ह स्य दृष्ट्ये व्यथः॥ १८॥ सम्यग् ज्ञानार्थिना च गुक्र-सेवा वज्जकार्त कर्तये व्याद्य।

# प्रणतित्रह्मचेंग्यस्पणानि कला सिद्धिकुकासात् तद्वत् ॥ ९६ ॥

तद्दिन्द्रस्थेवान्यस्थापि गुरा पणितवेदाध्ययनसेवादीन् क्रत्वेव सिद्धिस्तत्वार्थस्फूर्तिभवित नान्ययेत्यर्थः। तथा च श्रुतिः।

यस्य देवे परा भक्तिर्यथा देवे तथा गुरै।।
तस्येते कथिता द्वार्थाः प्रकाशनो नदात्मनः॥

इति। १८॥

### न कालनियमे। वामदेववत ॥ २०॥

रिहिकसाधनादेव भवतीत्यादिक्वानादये कालनियमे। नालि वामदेववत्। वामदेवस्य जन्मान्तरीयसाधनेभ्ये। गर्भेऽपि यथा क्वानादयत्त्वयान्यस्यापीत्यर्थः। तथा च श्रुतिः। तद्वेतत् पद्ममृषि-र्वामदेवः प्रतिपेदेऽदं मनुरभवं स्वयंश्वेति तदिदमप्येतिद्दं य एवं वेदादं ब्रह्मास्त्रीति स इदं सर्वं भवतीत्यादिरिति। श्रदं मनुरभविन-त्यादिकमवैधन्येलक्वणाभेदपरं सर्वेव्यापकतास्यावक्वतापरं वा। सर्वं मनाप्रोषि नते। असि सर्व द्राव्यादिखारणात्। सद्दं सर्वं भवतीति विषाधिकपरिच्छेदस्यात्वनोच्छेदपरिमिति । २०॥ ननु सगुणोषा-सनाया चापि चानहेत्वस्रवणात् तत एव चानं भविद्यति किमधं दुष्करस्र स्वयोगचर्येति तवाह।

## अध्यस्क्रपोपासनात् पारम्पर्येण यद्गोपासकाना-मिव । २९ ।

निर्दित्यन्षज्यते । श्रध्यस्य पः पुरुषाणां ब्रह्मविष्णुहरा-रीनामुपासनात् पारम्यर्थेण ब्रह्मादिनेष्क्रमाप्तिक्रमेण सम्बर्धाद्व-द्वारा वा ज्ञाननिष्पत्तिने साचात् । यथा याज्ञिकानामित्यर्थः । ॥ २९ ॥ ब्रह्मादिनेष्कपरम्यरयापि ज्ञाननिष्यत्ती नास्ति नियम द्रश्वाह ।

## दतरजाभेऽप्यादृत्तिः पञ्चाग्रियोगते जन्मसुतेः॥ २२॥

निर्गुणात्मन रतरस्वाध्यस्य महानेष्मपर्यन्तस्य नाभेऽपाहिन्दिस्त कुते। देवयानपथेन महानेषं गतस्वापि द्युपर्जन्यधरानरयोषिद्रुपाग्निपञ्चके पञ्चास्तिते। जन्मश्रवणात्। कान्देग्यपञ्चमभपाठके। श्रवी वावनेषे गीतमाग्निरित्यादिनेत्वर्षः।
यञ्च महानेष्कादनाहिन्वाकां तत्त्त्वेव मायेणात्मज्ञानपुरुषिवयकतिति॥ २२॥ ज्ञाननिष्मतिविरक्तस्यैवेत्वव निद्र्शनमाइ॥

# विरक्तस्य देवदानमुपादेवीपादानं दंसचीरवत्। २३।

विरक्तस्यैव हैयानां प्रक्तत्यादीनां हानमुपादेयस्य चात्मन हपा-दानं भवति । यथा दुम्धजनयोरेकीभावापस्रयोर्मध्येऽदारज्ञन-त्यागेन सारभूतचीरोपादानं हंसस्यैव न तु काकादेरित्यकः॥ २६॥ सिद्धपुरुषसङ्कादयोतदुभयं भवतीत्याह ।

#### । बाङ्घाययनभाष्यम्।

#### जञ्जातिश्ववीगादा तद्दत्। १४।

चळीऽतिश्यो जानकाष्टा येन तख्युत्तार्य्युत्तं भवति इंसवहेवे-त्यर्थः। यथाखकस्य दन्तावेयसङ्गममाबाहेव सर्थं विवेकः प्रासुर-भूदिति । २४ ॥ रागिसङ्गान कार्यं इत्यासः।

## न कामचारित्वं रागापदते गुकवत्। १५॥

रागोपद्यते पुरुषे कामतः सङ्गो न कर्तवाः शुक्रवत्। वया शुक्र-पत्ती प्रष्ठाष्ट्रकप र्रात काला कामचारं न करोति क्पले। जुपैर्वन्ध-मभवात् तद्दव्यिष्टेः ॥ २५ ॥ रागिसङ्गे तु देखिमादः ।

## गुषयोगाददः गुकवत् । २६ ॥

े तेषां सक्ते नु गुणयोगान् नदीवरागादियोगाद्वद्वः स्थान् शुक्तवः देव। यथा शुक्रपची व्याधस्य गुणै रच्जुभिवद्वा भवित नद्ददिन् व्यर्थः। श्रयवा गुणिनया गुणलासुपैवद्वी भवित शुक्रवदिव्यर्थः। श्रविवातं से।भरिणा।

यमे यमाधिजें जवायमित्रमत्यस्य यङ्गात् यद्येव नष्टः। परिग्रदः यङ्गक्तते। ममायं परिग्रदेशत्यास्त्रमहाविधित्याः॥ इति॥ २६॥ वैराग्यस्यास्त्रपायमवधारयति दाभ्याम्।

# न भागाद्रागशान्तिमुनिवत्। २०।

यशा मुनैः वीभरेभीगात रागशामिरभूत्। व्यनन्येषामपि न अवतीव्यर्थः। तदुर्त्तं वीभरियोव।

श्रास्तिषुतेः नैव मनेरियानामनोऽस्ति विद्यातिमहं मवाद्य। मनेरियायिक्तिपरस्य चित्तं न आयते वै परमार्थयिक्तः। इति॥ २७॥ चिति।

# होषदर्गनादुभवाः। १० ।

डभयोः प्रक्तितत्कार्ययोः परिणानित्वदुःखात्मकत्वादिदेशबद्-यानादेव राग्रयानिर्भवति मुनिवदेवेत्वर्थः। वैभिरेष्टि वष्ट्रदेशव-दर्भनादेव वष्ट्रे वैराग्यं श्रुवते।

षु:सं बरेवेबश्रीरजना तथाई बङ्गां तरिहं मस्तम्। परिग्रहेख चितिपाताजानां मुतेरनेके ईडिनेत तत्॥

इति ॥ २८ ॥ रागादिरोषोपद्दतस्थोपरेशयद्दणेऽव्यनिधकार-नाद ।

## न मिलनचेतस्युपटेशबीजप्रराहोऽजवत्। २८।

खपदेशकपं वज्ज्ञानष्टचस्य बीजं तस्याक्षुरोऽपि रागादिमिनि-निचने नीत्पद्यते। चजवत्। यथाजनान्ति खपे भाषाश्चोकमिन-चिने विशिष्ठेने। त्रस्याप्युपदेशवीजस्य नाष्ट्रर उत्पन्न द्रव्यर्थः॥ २८॥ किं बद्धना।

#### माभासमायमपि मलिनद्रपेषावत् ॥ ३०॥

श्रापातज्ञानमपि मिलनचेतस्युपदेशास जायते विषयानारस् भ्वारादिभिः प्रतिबन्धात्। यथा मर्जैः प्रतिबन्धान्मालिनदर्भणेऽथें। न प्रतिबन्धित तद्दित्वर्थः । ३०॥ यदि वा यथाकयश्चिज्ञानं जायेत तथाप्यपदेशानुरूपं न भवेदित्यास्।

# न तज्जस्यापि तद्रूपता पद्भजवत्। ३९॥

तसादुपरेशाञ्चातस्यापि ज्ञानस्योपरेशानुरूपता न भवति वामध्येणानवनेषात्। पङ्कजवत्। यथा वीजस्योत्तमत्वेऽपि पङ्कर रोषाद्वीजानुरूपता पङ्कजस्य न भवति तद्दित्यर्थः। पङ्कर्यानीयं श्रियविश्वम्, १९॥ मनु ब्रह्मलेकारिष्ट्वीश्वयेणीव पुरुषायेताविद्या किमर्थमेतावता प्रयासेन मेष्ट्याय ज्ञाननिष्यादनं तनाइ।

## न भूतियोगेऽपि कतकत्वते।पास्विविद्वदुपास्व-सिद्वित्। ३२।

रेश्ववयोगेऽपि जतकत्वता कतार्थता नान्ति चयातिश्वयुः वी-रनुगमात्। उपास्त्रसिद्धिवत्। यथोपास्त्रानां ब्रह्मादीनां सिद्धियो-गेऽपि न क्वतकत्वता तेषामिष योगनिद्रादी योगाभ्यासश्ववसात् तथेव तदुपासनया प्राप्ततदेश्ववस्त्रापीत्वर्थः। उपास्त्रसिद्धिवदिति-वीस्वाध्यायसमाप्ता ॥ ६२॥

> ष्रधायिकतयोक्तस्य विवेदस्यान्तरङ्गकम् । ष्यास्यायिकाभिः सम्प्रोक्तमबाध्याये समासतः॥

द्रित विद्वानभिचुनिर्मिते कापिलसङ्ख्यापवचनस्य भाषा श्रास्ताः विकाध्यायसृत्यः ॥

खशास्त्रसिद्धानाः पर्याप्त इतः परं खशास्त्रे परेषां पूर्वपद्धान-पाकतुं पद्धमाध्याय श्रारभ्यते। तवादावादिस्त्रवेऽयशब्देन यन्धा-क्वां क्वतं तह्युर्धिनत्याचीपं समाधने।

## मङ्गलाचरणं शिष्टाचारात् फालदर्शनात् स्रुति-तस्रोति ॥ ९ ॥

मङ्गलाचरणं यत् क्वतं तस्यैतैः प्रमाणैः कत्तेयताविद्विरित्यर्थः। इतिश्रव्दे हेत्वनाराकाञ्चानिरावार्थः॥ १॥ ईत्र्यराविद्वेरिति यहुतं तस्रोपपद्यते कर्मफलदाष्टतया तिसद्वेरिति ये पूर्वपित्रणः सामिराकरोति।

नेश्वराधिष्ठिते फलनिष्यत्तिः कर्मणा तत्तिहैः । १॥ इंश्वराधिष्ठिते कारणे कर्मफलक्पपरिणामस्य निष्यत्तिने युक्ता। च्यावद्यकेन कर्नणैव पालनिष्यत्तिसमावादिखर्यः ॥ २ ॥ र्मयरस्य याजदास्तवं न घटतेऽशिखाइ स्त्रैः ।

#### खेापकारादिधिष्ठानं खेाकवत्। ३।

र्श्वराधिष्ठाटले खोपकारार्थमेव सेक्वरिधष्ठानं स्थादि-त्यर्थः ॥ ३ ॥ भवत्वीत्ररस्थाप्यपकारः का चितिरित्याश्रद्धाइ ।

# चौकिकेश्वरवदितरया। ४।

रंत्रयस्थाय्यपदारस्वीकारे चीकिनेत्र्यरबदेव सीऽपि संसारी स्थात्। त्रपूर्णकामतया दुःसादिमसङ्गादित्यर्थः॥॥ तथेव भव-लित्यायञ्जादः।

#### पारिभाषिको वा । ५ ।

वंवारसन्तेऽपि चेदीत्ररस्ति वर्गाद्यंत्रसपुरुषे परिभाषामान-मसाकिमव भवतामपि स्थात्। वंवारित्वाप्रतिदतेन्द्रत्वयोविरेा-धान्नित्यत्र्यानुपपनेरित्यर्थः॥५॥ ईत्र्यरस्याधिष्ठाष्टत्वे वाधका-नारमार ।

# न रागाइते तिबिद्धिः प्रतिनियतकार्यत्वात् । ६ ।

किञ्च। रागं विना नाधिष्ठाटलं विज्ञाति महन्ते रागस्य प्रति-नियतकारणत्वादित्वर्थः। उपकार द्रष्टार्थविद्धिः। रागज्ञाकटे-च्हेति न पानकत्त्वम्॥ ६॥ नम्बेयमज्ञ रागोऽपीत्रारे तवादः।

## तद्यागेऽपि न नित्यमुक्तः॥ ०॥

रागयोगेऽपि खीक्रियमाणे स निष्यमुक्तो न स्थात् ततस्य ते विद्वान्तदानिरिष्यथः। किन्द्व। प्रक्रति प्रत्येत्रये प्रक्रतिपरिणाम-भूतेक्क्राहिना न सस्भवति। श्रन्योऽन्याश्रयात्। निष्येक्क्राहिकं च प्रक्रती न युक्तं श्रुतिस्तुति सङ्ग्रसानस्थानुपपनेः। श्रतः प्रकार-

इयमविश्वित तद्या। ऐयवं किं प्रधानशक्तिलेना सहिमनता-नामिक्कादीनां साचादेव चेतनसम्बन्धात्। किं वायस्कान्तमिक-वत् सिक्तिसमामावेण पेरकत्वादिति॥ ७॥ तवाद्यं पचं दूषयित।

## प्रधानश्क्तियागाचेत् सङ्गापत्तिः ॥ ८ ॥

मधानश्कोरिक्हारेः पुरुषे योगात् पुरुषस्थापि धर्मसङ्गा-पन्तिः। तथा च स यत् तव पद्मत्वनन्वागतस्तोन भवत्वसङ्गो स्वयं पुरुष द्रत्वारिश्रुतिविरोध दत्वर्थः। ८ ॥ श्रमधे त्वादः।

# सत्तामावाचित् सर्वेश्वयम्। ८।

श्रयस्कान्तवत् सिविधिसत्तामात्रेष चे बेतनैश्वयं ति से विधामेव तत्त्वागेषु भे कृषां पुंसामिक्षेषेणैश्वयमसाद्भिषेतमेव सिद्धम्। श्रविखभे कृष्यागादेव प्रधानेन महदादिसर्जनादिति। ततस्व क एवेश्वर इति भविखद्वान्तहानिरिव्यये: ॥ ८ ॥ स्यादेतत्। ईश्वर-साधकपमाणिवरोधेनेतेऽसत्तको एव। श्रव्ययेवंविधासत्तक्ष-इस्तै: प्रधानमि वाधिनं श्रक्यत इति तवाह।

#### प्रमाणाभावात्र तिसिद्धिः ॥ ९०॥

तिबिद्धिनिवीयरिषिद्धिः । ई.यरे तावत् अव्यक्षं नास्तीयनुमान-शब्दावेव प्रमाणे वक्तव्ये ते च न सद्मावत इत्यर्थः ॥ १०॥ प्रस्ता-वमेव प्रतिपादयित स्वाभ्याम् ।

## सम्बन्धाभावाद्वानुमानम् ॥ ९९ ॥

समन्त्रे वाप्तिः। सभावे। रिविद्धः। तथा च बहरारिकं नकर्त्वकं कार्यत्वारित्याद्यनुमानेष्वप्रयोजकत्वेम व्याप्यत्वारिक्षा नेस्वरे अभान्तिक्ष्यः। १९॥ नापि सब्द इत्वाहः।

#### स्तिरपि प्रधानकार्यतस्य। ९२।

प्राचि प्रधानकार्यत्वसीय श्रुतिरस्ति न चेतनकारणते। यथा।
प्रजानेकां सो हित्र मुक्त हाण्यां बहुीः प्रजाः स्जनानां सक्ष्पाः।
तहेरं तद्यां ज्ञानमासीत् तद्यानस्पाभ्यां व्यक्तियतेकादिरिक्ष्यः। या च तरे च्यत् वज्ज स्थानिक्यादिस्तेननकारणताश्रुतिः सा स्थादावृत्पत्वस्य महत्त्वापाधिकस्य महापुरुषस्य जन्यन्नानपरा।
किं वा वज्जभवनानुरे। धात् प्रधान एव कूर्णं पिपतिवतीतिवद्वाची।
प्रवचे अपपत्ति । प्रयं चेत्र रप्रतिवेध ऐत्यवे वैराग्यार्यभीत्वरः
प्रावं विवापि मेरचप्रतिपादनाधं च मेरितवादमावनिति मासेव
व्यास्थातम्। प्रव्याया जीवव्याष्ट्र तस्य स्थादिक्ष स्थानिति मासेव
व्यास्थातम्। प्रयथा जीवव्याष्ट्र तस्य स्थादिक्षं वद्यानिति मासेव
व्यास्थातम्। प्रयथा जीवव्याष्ट्र तस्य स्थादिक्षं वद्यानीति मासेव
व्यास्थातम्। प्रयथा जीवव्याष्ट्र तस्य स्थादिक्षं वद्यानीत्वारायः
प्रविवारितः। ९२॥ नाविद्याते। वन्य इति यत् सिद्यान्तितं प्रथमपादे तव परमतं विद्यारतः। प्रचट्टकेन द्रुषधितः।

#### नाविद्याप्रतियोगो निःसङ्गस्य । ९३ ।

परे पाजः प्रधानं नास्ति किन्तु ज्ञाननाञ्चानाञ्चिवद्यास्तर श्राक्तिच्रेनने निष्ठति नत एव चेतनस्य व्यवस्त्रत्रश्चे च ने। च इति। तन्देरमुच्यते। निः सङ्गतया चेतनस्याधिद्याशक्तियोगः साचाज्ञ सम्भवतीति। अविद्या द्यातिसंखदाकारता सा च विकारिक्षेत्रोः ऽधिकारहेत्यंथे। गरूपं विना न सस्भवतीत्यर्थः ॥ १६॥ नन्द-विद्यावशादेवाविद्यायोगो वक्तस्यः। नया चापारमार्विकत्याज्ञ तथा कङ्ग इति तवाइ।

तद्योगे ततिहावन्योऽन्यात्रयत्वम् ॥ ९ ४ ॥ विद्यानेगाद्विद्याविद्वा वान्योऽन्याव्यवमावात्रयत्वम् । श्रनवस्था वेति शेषः॥ ९४॥ ननु बीजाङ्करवदनवस्था न दोषा-विव्याशङ्कादः।

#### न बीजाङ्गुरवत् सादिसंसारश्रुते: ॥ ९ ५ ॥

वीजाद्धुरवद्यनवद्धा न सम्भवित पुरुषाणां संवारस्याविद्या-द्धास्त्रवानये कपस्य सादिलश्रुते:। प्रखयसुषुप्तप्रादावभावश्रवणादि-यार्थः। विद्यानयन एवेतेभ्या भूतेभ्यः समुत्याय तान्यवानुविनश्यिती-व्यादिश्रुतिभिष्टिं प्रखयादे । बुद्धिष्ठन्यभावेन तदीपाधिकाविद्यावि-द्याद्याखिनसंवारशूर्याचन्यावत्यं पुरुषाणां सिद्धमिति। तस्यादिव-द्याप्याविद्यकौति वाङ्मावम्॥ ९५॥ नन्यस्याकमविद्या पारिभा-विकौ न तु योगोक्तानात्मन्यात्मबुद्धादिकपा तथा च भवतां प्रधा-नवदेवास्याकमि तस्या श्रखण्डानादित्या पुरुषनिष्ठत्येऽपि ना-सङ्गताद्यानिरित्याशङ्कायां परिकल्यितमविद्याश्रब्दांथं विकल्य दूषयित।

#### विद्यातोऽन्यत्वे ब्रह्मवाधप्रसङ्गः। ९६॥

यदि विद्यान्यत्वमेवाविद्याश्च्दार्थस्तर्हि तस्य ज्ञाननाश्चतया ब्रह्मण श्रात्मनाऽपि बाधी नाशः प्रमुखते विद्याभिन्नत्वादि-त्यर्थः ॥ ९६॥

# स्रवाधे नैष्पत्यम् । ९७ ।

यदि त्वविद्याक्रपमिप विद्यया न बाध्येत तर्हि विद्याविषक्यम्। श्रविद्यानिवर्तकत्वाभावादित्वर्थः॥ ९७॥ पत्तान्तरं दूषयति।

# विद्याबाध्यते जगते। उप्येवम् ॥ ९ ८ ॥

यदि पुनर्विद्यया चेतने बाध्यत्वमेवाविद्यात्वमुच्यते तथा सति जगतः मक्ततिमद्ददाद्यिखनप्रपद्मस्याप्येवमविद्यात्वं स्थात्। प्रथात श्रादेशो नेति नेव्यस्थूनमर्गण्यव्यादिश्रुतिभिर्मिस्थाद्मानस्थेव प्रक्र- त्यादेरपात्मनि वाधितत्वादित्यर्थः । तथा चाखिनमपञ्चसीवावि-द्यात्वे चत्वेकस्य ज्ञानेनाविद्यानाश्चादन्वैरिप मपञ्चा न दृष्येतेति भावः । विद्यानाश्चत्वं चाविद्यात्वं वक्तुं न शक्यते विद्यानाश्चत्वेन विद्यानाश्चयश्चासभवादात्मात्रयादिति ॥ १८॥

# तद्रुपले साहित्वम्। ९६॥

भवत् वा यथाक्यश्चिदिद्याबाध्यत्यमेवाविद्यातं तथापि ताहश्वक्षुनः सादित्यमेव पृक्षेषु न त्वनादित्वं सम्भवति । विद्यानघन एवेत्याद्युक्तमृति भः प्रचयदौ पृक्षस्य चिन्मावत्वसिद्वेदित्यर्थः । श्रस्यत्माते च प्रचये पृक्षस्यासंसादित्वेदि खतद्मनित्यपधानस्योगात् पुनर्वन्य उपपादितक्ष्या प्रधानस्योगेदिप प्राग्भवीयाविवेक एव वासनादृष्टादिद्वारा निमित्तात्व्यप्रकृत् । तस्याद्योगदर्श्वनोक्तादन्या नात्यविद्या सा च बुद्धिभ्रमे एव न पृक्षभ्रमे
द्रित सिद्धम् ॥ ९८ ॥ श्रवैवाध्याये कर्मनिमित्ता प्रधानप्रवित्तित्यद्वक्तं तव परपूर्वपद्यं समाधने प्रचट्टकेन ।

#### न धर्मापचापः प्रक्रतिकार्यवैचित्र्यात्। २०।

श्रमत्यच्चतया धर्मापलापे। न सम्भवति प्रक्रतिकार्वेषु वैचित्रयान्य-यानुपपन्या तदनुमानादित्यर्थः ॥ २०॥ प्रमाणान्तरमप्यादः।

#### श्रुति जिङ्गादिभित्ति बिद्धः । २९॥

पुष्यो व पुष्येन भवति पापः पापेनेत्यादिश्रुतेः खर्गकामाऽश्व-मेधेन यज्ञेतेति विध्यादिकपाखिङ्गाद्योगिपत्यचादिभिश्व तिसिङ्गि रित्यर्थः॥ २९॥ पत्यचाभावाङ्गमाविद्विरिति परस्य हेतुमाभा-गौकरोति।

न नियमः प्रमाणान्तरावकाशात्॥ २२॥
अव्यद्याभावादत्त्वभाव इति नियमा नान्ति प्रमाणान्तरेणापि

बसूनां विषयीकरणाटिकार्यः॥ २२ ॥ धर्मबद्धमेनपि साध-वित ।

उभयनाप्येवम् ॥ ९ ३ ॥ धर्मबद्धर्मेऽप्येवं प्रमाणानीत्वर्थः॥ २५॥

खयात् सिदिस्रेत् समानमुभयेः । २४ ।

नन् विध्वन्यथानुपपिष्क्षपयार्थापच्या धर्मिषिद्वः सा च नास्य-धर्म इति कर्य त्रीतिखङ्गातिदेशोऽधर्म इति चेत्र। वतः समान-मुभयोधर्माधर्मशेलिङ्गमित्त परदाराम् गच्छेदिति निषेधविध्या-देरेवाधर्मिखङ्गलादित्यर्थः ॥ २४॥ नन् धर्मादिकं चेत् खीळतं तर्षि पुरुषाणां धर्मादिमचेन परिणामाद्यापित्रित्वाश्रङ्कां परि-इर्रात।

बनःकरणधर्मलं धर्मादीनाम् ॥ २५ ॥

श्वादिश्वेन वैशेषिकशास्त्रोक्ताः सर्व श्वात्मविशेषगुणा गृद्याने।
न चैवं प्रचयेऽनाःकरणाभावाङ्वमीदिकं क्ष तिष्ठत्विति वाच्यम्। श्वाकाश्वदन्नःकरणस्यात्मनविनाशाभावात्। श्वनःकरणं हि कार्यकार्याभयक्पिति प्रागेव व्याच्यातम्। श्वतः कारणावस्थे प्रक्रवाश्वाचेश्वेऽनाःकरणे धर्माधर्मसंस्कारादिकं तिष्ठतीति॥ २५॥ स्वादेतत्। प्रकृतिकार्यवैषित्याच्छ्रत्वादेश्व धर्मादिविद्विरिति यदुक्तं तद्युक्तम्। विगुणात्मकप्रकृतेस्तत्वार्थाणां च भवतां दुत्वेव वाधात्।
साची चेताः केवले। निर्भुणस्य। श्रथात श्रादेशे। नेति नेति।

श्रशब्दमसार्थमरूपमव्ययं तथा रसं नित्यमगन्धवस्य यत्। इत्यादिना। न निरोधी न चीत्पत्तिः। वाचारसाणं विकारी नामधेथं स्टिक्तकेव्येव सव्यक्तित्यादिना चेति। तदेतत् परिहरति।

गुषादीनां च नात्यन्तवाधः । २ ६ ॥ गुषानां चचादीनां तद्द्वनीषां च चुखादीनां तत्कार्वाणात्रपि महरादीनां स्क्रिपता नास्ति बाधः किन्तु संसर्गत एव चेतने बाधाऽयसीष्ण्यबाधवत्। तथा कास्तत एवावस्थादिभिकाधो गुणाद्यश्चित्परिणामिन इत्ययः॥२६॥ कृतः पुनः स्क्रिपत एव बाधो न भवति सप्तमने।रथादिपदार्थवदित्याकाङ्कायामाइ।

# पञ्चावयवयोगात् सुखसंवित्तः॥ २०॥

श्रव विशिष्य पचीकरणाय विवादविषयेकदेशस्य मुखमावस्य ग्रहणं सर्वविषयोपनचकम्। मुखादिमंविनिरिति पाठस्तु समी-चीनः। पद्मावयवास्य न्यायस्य प्रतिज्ञाहेतूद्राहरणोपनयनिगम-नानि तेषां योगान्मोननात् मुखाद्यखिनपदार्थसिद्धिरित्यर्थः। प्रयोगस्यायम्। मुखं सत्। श्रथित्रयाकारित्वात्। यद्धद्येत्रिया-कारि तत् तत् सत्। यथा चेतनाः। पुनकादिकपार्थित्रियाकारि च सुखं तस्यात् सदिति। चेतनानां चाविकारित्वेशि विषय-प्रकाश एवार्थित्रयेति। नास्तिकं प्रति च व्यतिरेक्यनुमानं कर्तव्यं तव च श्रश्रश्रुद्वादिष्टेष्टान्त दति॥ २०॥ प्रव्यच्वातिरिक्तं प्रमाणमेव न भवति व्याप्यत्वाद्यसिद्वेरिति चावीकः पुनः श्रद्धते।

# न सक्त इपात् सम्बन्धसिद्धिः॥ २८॥

पञ्चत् परचारग्रहणात् समन्धेः व्याप्तिने सिङ्गति भूयस्वं चान-नगतम् । चतो व्याप्तिग्रहासस्यवात्तानुमानेनार्धसिङ्गिरित्वर्थः। ॥ २८॥ समाधने।

#### नियतधर्मसाद्वियमुभयोरेकतरस्य वा व्याप्तिः॥ १९॥

धर्मसाहित्यं धर्मतायां साहित्यम्। सहचार द्रति यावत्। तथा चोभयोः साध्यसाधनयारेकतरस्य साधनमातस्य वा निय-तेरियभिचरितो यः सहचारः स व्यामिरित्वर्थः। उभयोरिति समस्याप्तिपचे प्रोक्तं नियमस्यानुकूखनर्केश ग्राष्ट्रा इति न स्याप्ति-ग्रहासस्यव इति भावः । २६ । व्याप्तिवैद्यामास्यक्क्यादिक्यं पदार्थानारं न भवतीत्वाष्ट्र।

# न तत्त्वान्तरं वसुकत्यनाप्रयक्तेः ॥ ३०॥

नियतधर्मेशहित्वातिरिक्ता याप्तिर्मे भवति व्याप्तितात्रयस्य बक्तुने। (प कत्यनाप्रसङ्गात्। श्रद्धाभिक्तु विद्ववक्तुन एव व्याप्ति-व्यनानं क्रुप्तनिव्यर्थः॥ १०॥ परमतमारः।

#### निजयत्रयुद्भविमत्याचार्याः । ३९॥

श्वपरे त्वाचार्या व्याप्यस्य खश्कतिनम्बं श्वितिशेषरूपं तत्वान्तर-मेव व्यानिरित्याजः । निजशिक्तमात्रं तु यावद्व्यस्यावितया न स्वाप्तिः । देशान्तरगतस्य धूमस्यापि वज्ञस्याप्यत्वात् । देशान्तर-गमनेन च सा शिक्तनीस्थत इति ने।क्तवस्वपेऽतित्याप्तिः । समते तृत्यनिकासाविक्तिक्तत्वेन धूमे। विशेषपौष इति भावः ॥ ६९ ॥

#### बाधेयश्वियोग दति पञ्चशिखः॥ ३२॥

बुद्धादिषु प्रक्रत्यादिवाप्यताव्यवद्वारादाधारतायात्तिवापकता-धेयतायात्तिनन्तं च व्याप्यत्वमिति पद्धात्रिख इत्यर्षः ॥ २२ ॥ नन्ता-धेयशक्तिः किमधें कश्यते वाप्यस्य वस्तुनः स्रक्षपञ्चक्तिरेव व्यापि-रस्तु तवादः ।

# न खरूपशक्तिर्नियमः पुनर्वादप्रसक्तेः ॥ ३३॥

सक्पश्किस्तु नियमे। खाप्तिन भवति पैनि बस्य प्रसङ्गात् । घटः कुल इतिबहुद्धियापोत्यवाप्यश्चीभेदेनेत्वर्थः । सक्पिति वस्त्रये शक्तिपदे।पादानं व्याप्तियधिक्षिते।पपादनाव ॥ ११॥ पैनि इस्त्रं स्थमेव विष्टणोति ।

#### विशेषवानर्थक्यप्रसत्तेः ॥ ३४ ॥

पूर्वस्त एव व्याच्यातमायमिट्म्॥ ३४॥ दूषणामारमास्।

#### पत्रवादिव्यनुपपत्तेय । ३५ ।

पश्चवादिषु दृश्चादिवाष्यतास्ति स्राह्मप्रक्षितावन्तु तस्त स्वाधं न समावति। सित्तपण्यवेऽपि सहप्रक्षोरनपायेन तदावीनपि व्याप्यतापनीरिष्यर्थः। श्राधेयशक्तिस्तु स्ट्रेकाले विनष्टेति न तदानीं व्याप्तिरिति भावः॥ १५॥ ननु किं पश्चशिखेन निज-शक्युद्भवे। व्याप्तिरेष ने। च्यते तस्ति धूमस्य वद्भाधियत्वाभाषाद्य-द्भाव्याप्यतापन्तिरिति तवादः।

#### श्राधेयत्रक्तिसिद्धैः निजग्रक्तियागः समानन्या-यात् । ३६ ॥

श्राधियशतेथीतित्विषद्वी निजशत्मुद्वतीऽपि व्याप्तित्वेन सिद्ध वन समामन्यायात्। वृक्तिसान्यादिक्षर्षः। श्रमम्गमस्तु मानार्षश्रव्यस्वस्व देश्याय। एवं स्वमतेऽपि नानाविधसस्यारा एव व्याप्तवे वेश्याः। न चैवमध्यनुमितिस्तृत्वे व्याप्तीनामनमुगमः स्थादिति वाच्यम्। दृष्पारिषमस्यादिवत् कार्यगतंवेजात्वाद्युपपनेरिति। पञ्चाववव-योगाद्गुणादिविद्विरिति यदुत्तं तदुपपादनाय व्याप्तिनिवेचनेनानु-मानप्रामाष्ये वाधकमपास्तम् ॥ ६६॥ द्रदानी पञ्चावयवरूप-शब्दस्य ज्ञानजनकत्वापपन्तये शब्दशक्त्यादिनिवेचनेन तदनुपपन्ति-रूपं शब्दप्रामाष्ये परेषां वाधकमपास्त्रते।

वाच्यवाचकभावः सम्बन्धः ग्रन्हार्थयोः ॥ ३०॥ प्रत्रे वाच्यताच्या प्रक्तिः ग्रन्दे वाचकताच्या प्रक्तिरिक्त वैव तयोः चन्ने। तुथे। गितावत्। तज्ज्ञानाक्क्देनार्थे।पश्चितिरित्यर्थः॥ ३०॥ प्रक्रियाहकाण्याह।

#### विभि: सम्बन्धसिद्धि: । ३८।

त्राप्तेपदेशो ष्टड्स्यवदारः प्रसिद्धपद्सामानाधिकरण्यम्। द्रत्ये-तैस्त्रिभिक्तसम्बन्धे गृद्धात द्रत्यर्थः॥ १८॥

#### न कार्ये नियम उभयथा दर्शनात् । ३८ ॥

स च शक्तिग्रहः कार्य एव भवतीति नियमे। नास्ति से कार्य-वदंकार्येऽपि ष्टड्रव्यवहारादिदश्नेनादित्यर्थः। यथाहि गामानये-त्यादिकार्यपरवाक्यादुड्स्य गवानयनादिव्यवहारो दृश्यते। एव-मेव पुत्रस्ते जात दृत्यादिसिङ्गपरवाक्यादिप पुजकादिव्यवहारो दृश्यत द्रति। सिङ्गार्थश्रव्दमामाण्यसिङ्गा च विवेके वेदान्तमामाण्यं सिङ्गित्याश्रयः ॥ ३८॥ ननु भवतु से कि सिङ्गे शक्तिग्रहोऽर्थमत्य-यादिदश्नीता । वेदे तु कथं भविष्यत्यकार्यवोधनवैष्य्यादिति त्रवाह ।

#### चाके व्यापनस्य वेदायप्रतीतिः॥ ४०॥

लोके शब्दशक्तियुत्पन्नस्य पुरुषस्य तदनुसारेणैव वेदार्श्वम-तीतिः। न दि लोके शिक्तिभिन्ना वेदे च भिन्ना य एव लेकिकास्त एवं वैदिका द्रित न्यायात्। श्रतो लोके सिद्वार्थपरत्वसिद्धी वेदेऽपि तत् सिद्धातीत्वर्थः॥ ४०॥ श्रव शक्कते।

#### न त्रिभिरपैरिषेयलाद्देदस्य तदर्थसातीन्द्रिय-लात्॥ ४९॥

ननु निभिराप्ते। पर्देशादिभिर्वेदशब्देन शक्तिग्रहः सस्मवित वेद-खापास्त्रेयत्वेन तद्र्येषाप्ते। प्राभावात्। तथा वेदार्थस्याती-न्द्रियतया तन ष्टडुत्यवद्वारस्य मसिद्वपट्सामानाधिकरस्यस्य च म्बीतृमश्यात्वादित्वर्थः॥ ४९॥ तवातीन्द्रवार्थेलमाई। निरा-

# न यज्ञादेः खरूपते। धर्मलं वैशिष्टात्। ४२।

यदुतं तम् । यते देवते देश्यकद्रवाणागादिकपस्य यद्भदानादेः स्वरूपत एव धर्मत्वं वेदविहितत्वं वेशिष्ट्यात् प्रक्षष्टपत्वकत्वात्। यद्मादिकं चेक्वादिकप्रवाज्ञातीन्द्रियम्। न तु यद्मादिविषयकाः पूर्वस्य धर्मत्वं येन वेदविहितस्यातीन्द्रियता स्यादित्यर्थः। ननु तथापि देवताद्यतीन्द्रियार्थचितत्वमस्तीति चेन्न। स्वतीन्द्रियेष्वपि पदार्थतावक्केदकेन सामान्यरूपेण प्रतीतेवैद्यमाणत्वादिति॥ ४२॥ यद्मीत्वमपीक्षेयत्वेनाप्तापदेशाभाव द्रति तदिप निराकरोति।

# निजशक्तिञ्लाच्या व्यविक्यते। ४३।

श्रपोक्षेयस्वेऽपि वेदानां खाभाविकी यार्थेषु शक्तिरिक्त सैवामे-र्षेड्वपरम्पराभिर्धात्मस्यास्य शब्दस्यायमर्थ इत्येवंरूपया व्यविक्तियोते शिर्योभ्येऽधीन्तराद्यावर्थे।पदिश्यते न त्वाधुनिकशब्दवत् स्वथं सङ्केत्यते येन पाक्षेयत्वापेचा स्यादित्यर्थः॥ ४३॥ ननु तथाप्यती-न्द्रियदेवताफ्रजादिषु कथं शक्तिग्रहा वैदिकपदानां स्यात् तवादः।

# वाग्याचाग्येषु प्रतीतिजनकलात् तिसिद्धिः॥ ४४॥

मत्याचाप्रवाचेषु पदार्थेषु नामान्यधर्मपुरस्कारेण तिबिद्धिः श्वित्वाद्धाः भवति साधारण्येन पदानां प्रतीतिजनकत्वस्यानुभव-सिद्वत्वात्। विशेषस्वतीन्द्रियोऽपूर्वे एव वाक्यार्थे। न च तस्य ग्रहणं प्रामपेन्द्यत द्रव्यर्थः ॥ ४४॥ श्रन्द्रमामाण्यपसङ्गेनेव श्रन्द्यतं विशेषमवधारयति।

 दित्रुतेर्वेदानां न निवात्विमित्रार्थः । वेदनिवातावात्वामि च सञा-नीयानुपूर्वीपवादानुच्हेदपराणि ॥ ४५ ॥ तर्हि किं पाद्यया वेदा नेवादः ।

न पीरवियत्वं तत्कर्तुः पुरुवस्थाभावात् ॥ ४६ ॥ दंन्यरप्रतिवेधारिति श्रेषः। सुगमन्॥ ४६॥ श्रापरः सर्तरः भवस्थिकाकाञ्चामात्राषः।

#### मुक्तामुक्तयोरयोग्यतात् । ४०॥

जीवन्युक्तधुरीणेर विष्णुविशुद्धमस्तवा निरित्तश्यसर्वद्वीऽपि वीत्रागलात् सहस्रशाखवेदिनिर्माणाचीम्यः। श्रमुक्कस्त्वसर्वश्रम्याः देवायोग्य द्रत्यर्थः॥ ४०॥ नन्वेवमपीक्षयत्वाद्वित्यत्वमेवामतं तवाह।

# नापारिषयलाजियलमङ्गादिवत्। ४ म ।

साष्ट्रम्॥ ४८॥ नम्बद्धरादिष्ट्रपि कार्यत्वेन घटादिवत् पास्त्वे-यत्वमनुमेथं तनारः।

#### तेषामपि तद्योगे इष्टवाधादिप्रचित्तः। ४८ ।

यत् पारुषयं तच्छरीरजन्यभिति वाभिर्ने के दृष्टा तखावाधाः दिरेवं पति स्मादित्वर्थः ॥ ४९ ॥ नन्नादिपुरुषोचिरितत्वाद्वेदा श्रीप पीरुषेया एषेत्वाड ।

# यिसान्नदृष्टेऽपि कतनुद्धिरपजायते तत्यार्षेयम्॥ ५०॥

हष्ट इवाहष्टेऽपि यिक्षान् वस्तुनि क्षत्रमुद्धिर्बुद्धिपूर्वकासमुद्धिर्जाः यते तदेव पारुषेयमिति व्यवद्धियत इव्यर्थः। एतदुक्तं भवति न पुरुषोद्धिरिततामानेण पारुषेयत्वं श्वासपश्चासयोः सुषुप्तिकानी-नथेः पारुषेयत्वव्यवद्याराभावात्। किन्तु बुद्धिपूर्वकत्वेन बैहासु तिःश्वासबहेबाइ द्वाद्याद्व जिपूर्वका एव स्वयस्थवः सकाशान् स्वयं अवन्ति । श्राते न ते पारुषेयाः । तथा च श्रुतिः । तस्यैतस्य महते भूतस्य निश्वसितमेनद्वाद्यवेद इत्यादिरिति ॥ ५०॥ नत्वेवं यथा-ये वाक्यार्थश्वानापूर्वकत्वाच्छुकवाक्यस्थेव वेदानामि प्रामाण्यं न स्थान् तवादः।

#### निजयक्त्यभित्यक्तेः खतः प्रामाण्यम् । ५९।

वेदानां निजा खाभाविकी या यथार्थज्ञानजनमण्यास्थाः
मञ्चार्युर्वदादावभियक्तेकपस्तादिखानदेदानामेव खन एव प्रामा-एयं चिद्धाति न वक्तुयथार्थज्ञानमूनकत्वादिनेत्वर्थः। तथा च न्याय-छत्तम्। मञ्चार्युवद्धानाण्यवच तत्प्रामाण्यमिति। मुणादीनाच्य नात्यन्तवाध इति प्रतिज्ञायां न्यायेन चुखादिचिद्धेरित्वेको देतुकप-न्याद्धः पपश्चितच्य ॥ ५१॥ साम्प्रतं तस्यामेव देखन्तरमादः।

#### नासतः खानं चारङ्गवत् ॥ ५२ ॥

श्रासां तावत् पञ्चावयवेन मुखादिसिद्धिः। श्रानमात्रादिषे तिसिद्धिः। श्रावमात्रादेषे तिसिद्धिः। श्रावमात्रादेषे मुखादीनां श्रानमेव ने।पपद्यते नरशृष्ट्राद्धीनामभानादित्यर्थैः। तथा च ब्रह्मस्त्रवम्। नाभाव उपजर्थे-रिति। श्रुक्तिरजतस्वप्रमने।रथादी च मनःपरिणामरूप एवार्थैः प्रतीयते नात्यमासिद्धाति वद्यति॥ ५२॥ नम्बेवं गुणादिरत्यमं सम्नेव भवतु तथा च नात्यमाबाध द्रत्यत्यमापद्वीयर्थ्थीनिति तदाइ।

#### न सता बाधदर्शनात्। ५३।

श्राव्यन्तवते। प्रिण्यादेशीनं न युक्तम्। विनाशादिकाचे वाध-दर्शनात्। चैतन्ये भावमानस्य जगतस्रोतन्य एव वाधदर्शनास्य। श्रावात श्रादेशी नेति नेति नेत्र नानास्त्रिकिञ्चन यव देवा न देवा माता न मातेत्वादिश्रुतिभिन्धीयैश्वेत्वर्थः॥ ५३॥ वन्वेवमप्रि

ì

सद्सङ्खाः भिन्नमेव जगङ्गवतु तथाप्यत्यन्तवाधमितिषेधापपनिरिति तवादः।

#### नानिवेचनीयस्य तद्भावात्। ५४॥

सन्तिनासन्तिन चानिवंचनीयं ताष्ट्रश्रस्थापि भानं न घटते तद-भावात्। सदसित्तन्तवस्तिप्रसिद्धिरित्यर्थः। दृष्टानुसारेणैव कस्य-नाया चैतिन्यादिति भावः॥५४॥ नन्तेवं किमन्यथास्थातिरेवेष्टा नेत्यादः।

#### नान्ययास्थातिः स्वयोत्याघातात्। ५५ ।

श्रान्यद्दस्तन्यरूपेण भाषत द्रत्यपि न वृत्तं खवचे। व्याघातात्। श्रान्थवात्यरूपस्य रुशुङ्गतुन्यत्वमन्यथा श्रान्देनाच्यतेऽत्यथा च तस्य भानमुच्यतद्दति खवच एव व्याह्मत्। श्रमते। भानासम्भवस्यान्यथात्वादिभिर्ण वचनादित्यर्थः। पुरेवितिन्यसच्चेऽत्यव तत्मचाया भानामयोजकत्वमिति भावः। न च वववासते। भाने सामग्री न सम्भवति सन्निकंद्यभावादित्यतः क्वचित् सचामात्वम-पेच्यतद्दति वाच्यम्। श्रानादिवासनाधाराया एव भामहेतृत्वसम्भवादिति॥ ५५॥ नात्यमावाध द्रति पूर्वेत्तं विष्टण्वानः खिसद्दाना-मुपसंहरति।

# सदसत्यातिनाधानाधात्। ५ ६।

सदसत्व्यातिरेव सर्वेषां गुणादीनां कृतो बाधाबाधात् तक सक्षेणाबाधः सर्ववस्तूनां नित्यत्वात् संगर्भतस्तु बाधः सर्ववस्तूनां चित्रविद्यादेसद्दत्। तथावस्त्राभिरपि बाधोऽ खिलपरिणामिनां कालादिष्विव्यर्थः। बाधन्य प्रतिपन्नधिर्मिण निषेधवृद्धिवषयत्वम्। श्रमत्तं त्यभावः सेऽप्यधिकरण-सक्ष्प दति। न च सदसन्त्रयोविरोध दति वाच्यम्। प्रकारभेदेना-विरोधात्। यथाहि सीहित्यं बिनक्षेण सत्स्मिटिकगतप्रतिवि-

मक्षेण चासरिति दृष्टम्। यथा वा रजतं विषातीयीस्त्रक्षेण सच्छुक्ताध्यस्तक्षेण चासत् तथैव सर्वं जगत् सक्ष्पतः सत् चेत-न्यादावध्यस्तक्षेण चासरिति। तदुक्तम्।

> श्वर्षे श्वविद्यमानेऽपि संस्तिने निवर्तने। ध्यायता विषयानस्य स्वेत्रेऽनधाममा यद्या॥

र्ता । एवमेवावस्थाभेरेनापि सर्मस्वमविरुद्धम् । यथारि ष्टचारिः प्रकृताद्यवस्थाभिः सम्नयस्तुराद्यवस्थाभिरसन् भवति तथैव प्रकृत्यादिकं सर्मरात्मकति। तदुक्तम् ।

> श्रयक्तं कारणं यत् तक्तित्यं सदसदाताकम्। प्रधानं प्रकृतिस्थेति यदाज्ञस्तविन्नकाः॥

इति । एतचासाभिन्ने स्नामीनांसाभाय्ये योगवार्तिके च प्रपश्चित-निति दिक्॥ ५६॥ अयं विचारः पर्याप्त इदानीं शब्दविचारः प्रसङ्गागत आगन्तुकतयान्ते प्रस्तूयते ।

#### प्रतीत्वप्रतीतिभ्यां न स्पेटात्मकः गन्दः । ५०।

प्रत्येकवर्णेभ्योऽतिरित्तं कल्य द्रत्यादिरूपमखण्डमेकपदं स्कोट-द्रति योगैरभ्यपगम्यते कमुग्नीवाद्यवयवेभ्योऽतिरिक्तो घटाद्यवय-वीव च च मन्द्रविश्वेषः पदाखोऽर्थस्मुटीकरणात् स्कोट द्रत्युच्यते स मन्दे।ऽमामाणिकः। कुतः मतीत्यमतीतिभ्याम्। स मन्दः किं मती-यते न वा। चाद्ये येन वर्णसमुदायेनानुपूर्वीविश्वेषविश्विष्टेन सा-ऽभियाञ्यते तस्यवार्यमत्यायकत्वमस्तु किमनार्गंडुना तेन। चान्ये त्वज्ञातस्कोटस्य नास्त्यर्थमत्यायनम्बातिरिति वर्था स्कोटकत्यने-त्यर्थः ॥५०॥ पूर्वं वेदानां नित्यत्वं मतिषिद्वनिदानीं वर्णनित्य-त्वमपि मतिषेषित।

#### न शब्दनित्यलं कार्यताप्रतीते: । ५ %।

स धवायं गकार इत्यादिभत्यभिद्यावसाइणिनियाले न युक्तम्। स्त्यक्ती गकार इत्यादिभत्यवेनानित्यत्विद्विरित्यर्थः। मत्यभिद्या च नक्तानीयनाविषयिणी। श्रान्यथा घटारेरिप मत्यभिद्या निव्यनापनेरिनि॥ ५ ॥ श्राह्मने।

# पूर्वैसिद्धसम्बद्धाभिव्यक्तिरीपेनेव घटखा । ५८ ।

नमु पूर्वविद्वयत्ताकस्यीव शब्दस्य ध्वन्यादिभियाभियाक्तिस्वन्याव-मुत्वितः मतीनेविषयः। श्वभियक्तीः इष्टान्ताः दीपेनेव घटस्वेति ॥ ५८॥ परिषर्ति।

# चत्कार्यसिद्दानाश्चेत् सिद्दसाधनम्। ६०।

श्रीमद्यात्तर्येद्धनागतावस्थात्यागेन वर्तमानावस्थाताभ इत्यु-स्थाते तदा सकार्यचिद्धानाः । ताहश्चनित्यत्वं च सर्वकार्याणामेवेति सिद्धनाधनमित्वस्थः । यदि च वर्तमानतया सत एव द्वानमाव-स्थाप्याभिव्यक्तिकस्थते तदा घटादीनामपि नित्यतापितः । का-रणव्यापारेण ज्ञानस्थिवात्यित्वर्यतिविष्यत्वैषित्यादिति भावः ॥ ६०॥ श्राक्षाद्धिते पूर्वानुक्तमपि वाधकमुपन्यसनीयमित्येतद्र्यमा-स्वाद्यतिविष्यः पुनराष्ट्यते ।

# नादितमात्मनी जिङ्गात् तद्वेदप्रतीतेः। ६९।

यद्यायामामन्योऽत्यं भेदवाक्यवद्भेदवाक्यात्यपि विता तथापि नार्द्वेतं नाव्यन्तमभेदः। अजादिवाक्यक्यैः प्रकृतिव्यागाव्यागादि-विक्वेभेद्रस्यैव विद्वेरिव्यर्थः। न द्याव्यन्ताभेदे तानि विक्वान्युप-पद्यन्ते। अभेदवाक्यानि तु साम्यादिशुव्येकवाक्यतयावेधम्यादि-खद्यपाभेदपरत्रये।पपद्यन्ते। अभिमानादिनिष्टन्त्यव्ययानुपपन्यापि तत्परत्वावधारणाञ्चिति ॥ ६९ ॥ श्रात्वनासभेदे विश्व वाधवमुक्तम्। श्रात्ववेदं सर्वे बद्धवेदं सर्वेक्षिति श्रुक्तात्वनाऽनाक्वभिरद्वेते तु मत्यश्चमपि वाधकमस्त्रीत्वास् ।

#### नानातानापि प्रताचनाधात्। ६६॥

श्वनातानापि भोग्यप्रपश्चेनातानेः नादैनं प्रवश्चेषापि वाधान्। श्वातानः वर्षभोग्याभेदे घटपटयोदप्यभेदः स्थान्। घटादेः प्रश्चाक्ष-भिन्नाताभेदान्। स त्र भेद्यास्वप्रवश्चित इत्यर्थः॥ ६२॥ शिद्यविद्विश्वद्याय प्राप्तमप्त्रभे विश्वद्यति।

#### नेाभाग्यां तेनैव। ६३॥

चभाश्यां वमुचिताभ्यामप्याक्षानाकश्यां नाक्षमाभेदक्षेत्रीत हेतु-द्येनेक्ष्यः ॥ ६६ ॥ नम्बेदमास्त्रेवेदमिकादिखुतीनां का स्रतिदिति तकाव ।

#### खन्यपरत्वमविवेकानां तन । ६४ ।

श्रविवेकानामविवेकिपुरुषान् मित तवाद्देते अयपरावमुपावनार्ध-कानुवाद दल्लार्थः। लेखे दि श्रदीरश्रदीरिणोर्भी स्वभोक्नो खा-विवेकेनाभेदी व्यवद्वियते उद्देशीरी ममास्या भट्टरेन दल्लादिः। श्रतसमेव व्यवदारममूद्ध तानेव मित तथीपासनां श्रुतिविद्धाति वश्लशुद्धाद्यश्रीनिति। श्रत एव परमार्थदशायामुपाख्यानामात्रात्वं मित्रिधित श्रुतिः।

> यनान्या न मनुते बेनाजर्मना मतम् । तदेव बच्चा त्वं विद्धि नेदं यदिद्मुपायते॥

द्रवादिनेति ॥ ६४ ॥ स्कात्मवादिनां जगदूपादानकार्यम्बि न सम्भवतीव्याद ।

#### नाताविद्या नाभयं जगहुपादानकारणं निःसङ्ग-लात् ॥ ई ५ ॥

केवस श्राक्षा श्राक्षात्रिता वाविद्या समुश्चितं वा कपासद्य-वहुभवं न जगदुपादानं सक्षावित । श्राक्षाने। सङ्गास्थो । दि यः संयोगिविश्वेषस्वनिव दृष्याणां विकारे। भवति । श्रते। अस्यु-स्वात् केवस्याक्षाने।ऽदितीयस्य ने।पादानस्यं नाविद्याद्वारापि सक्षावित । श्रमञ्जलेनाविद्यायोगस्य मागेव निरस्त्वस्थात् । मत्येको-पादानस्ववदेवे।भयोपादानस्वमप्यसङ्गस्वादेवासस्थवीत्वर्यः । वदि साविद्या दृष्यक्षपा पुरुषात्रिता गगने वायुवदिस्यते तदाक्षाद्वीत-श्वानः । तथा प्रक्षात्रिता गगने वायुवदिस्यते तदाक्षाद्वीत-श्वानः । तथा प्रक्षात्रित सेति सिद्धसाधनं स । ताद्यं चाविभा-गेनाद्वतमस्याक्षमपीद्यमेव । सदेव सीम्येदमय श्वासीदेकमेवादि-त्रीयं ब्रह्मस्यादिशुस्थापि शाविभागक्ष्यमेवाद्वेतं प्रतिपाद्यते । न तु तद्वितीयमस्य ततो।ऽत्यद्विभक्तं यत् पद्यदिति श्रस्थन्तरात् ।

> श्राचीज्ञानमयोऽप्यर्थे एकमेवाविकस्थितम् । तथारेकतरेा चार्थः मक्ततिस्थाभयात्मिका ॥ चानं त्वत्यतमेा भावः पुरुषः सेऽभिधीयते ।

द्रितं । श्रविकस्थितमविभक्तम् । तसाद्वेदान्तानामसास्याद्धात्मा-देतं नार्थः । तथाप्याधुनिका वेदान्तिनोऽवत्यपूर्वपद्यजातमेव ब्रह्मनीमांसासिङ्गान्ततया कस्ययन्ति । तत् तु ब्रह्मस्वानुकात्वेन प्रत्युत तद्विरोधेन श्रास्थाभिस्त्वेवे निराष्ट्रतमिति । श्रव श्र ब्रह्मनीमांसासिङ्गान्ता न दूष्यते । श्रापितु वेदान्तेश्वापाततः सस्था-वितोऽर्थे एव निराक्रियत द्रित स्वर्तव्यम् । एवमुश्ररस्रवेष्वपि ॥ ६५॥ प्रकाशस्वरूप श्रास्त्रेति स्वयं सिङ्गान्तिनं तव सत्यं विद्यानमानस्यं ब्रह्मित श्रुतेरानन्दे।ऽप्यास्त्रनः स्वरूपमिति पूर्वपश्चं निराक्दोति ।

# नैकखानन्दित्रपत्ने द्योर्भेदात् । ६६ ।

एक धर्मिण श्रानन्द्चे तन्यो भयरू पतं न भवित दुःख ज्ञानका ले सुखाननुभवेन सुख ज्ञानयो भेंदादित्यर्थः। न च ज्ञानविशेषः सुखमिति वर्त्तुं शक्यते। श्रात्म खरूप ज्ञानस्या खर्ड त्वात्। श्रात्म खरूप वित्यानुभवका ले सुखस्या वरणमि वर्त्तुं न शक्यते। श्राख्य ख्रेन्नानन्दावरणे दुःखं ज्ञाना भीत्य नुभवानुपपणेः। न ज्ञात्म ने देशि येना नन्दां शावरणे द्रिप चित्र न्यां शो भाषा दिति। न च श्रुतिवित्रे ते वेना नन्दां शावरणे द्रिप चित्र न्यां शो भाषा दिति। न च श्रुतिविनेते द्रिप स्त्रा द्रित वाच्यम्। ना नन्दं न निरानन्दि निष्या दिश्रुत्यादुः खन सुखं ब्रह्म भूतभव्यभवात्मक निष्या दिश्रुत्या चा नन्दा भाषस्थापि प्रतिपादितत्वेन तर्कस्थैवा वा द्रित्य त्वा दिनि । ६६॥ नन्देवमानन्द्र प्रताश्रुतेः का गतिस्ववादः।

# दु:खनिव्रतेगायः । ६० ।

दुःखनिव्यत्यात्मिन त्रीत त्रानन्द्यन्दे गीण द्रव्यर्थः। तदुक्तम्।
सुखं दुःखसुखात्ययः द्रति। न निरानन्दिमिति त्रुतिस्त्रीपाधिकानन्दपरा सत्यसङ्कल्पत्यादित्रुतिबदिति। यत् तु निर्द्धपाधिकियश्वेनात्मनः सुखरूपत्वानुमानं कित्यदाद। तत्तः। दुःखाभावरूपत्यापि प्रेमेपपन्तेः। सुखत्वादिवदात्मत्वस्थापि प्रेमप्रयोजकत्वाच।
प्रन्थापरसुखेऽपि प्रेमपन्तिरिति। ६०॥ गीणप्रयोगे बीजमादः।

# विमुक्तिप्रशंसा मन्दानाम् ॥ ई ८॥

मन्दानज्ञान् प्रति दुःखनिष्टित्तिस्पामास्मस्त्रमुत्तिं सुखस्वेन त्रुतिः स्त्रीति प्ररोचनार्थमित्यर्थः ॥ ६०॥ श्रन्तः करणोपपनेः पूर्वी-स्नाया श्राष्ट्रास्त्रोने।पपन्तये मनोवैभवपूर्वपश्चमपाकरोति ।

न व्यापकलं मनसः करणलादिष्ट्रियलादा ॥ ६८॥ मनसेऽनःकरणसामान्यस्य न विभुत्वं करणलात्। वास्यादिः वत्। वाश्रव्हेः व्यवस्थितविष्यः। इन्द्रियत्वाह्णकः करणविश्रेषस्य स्वतीयस्य न विभुत्वनिष्ययः। देहव्यापिश्वानादिषं तु मध्यमपरि-मार्षेनवेषपद्यत इति ॥ ६८ ॥ श्रवाप्रयोजकत्वश्रद्धायामनुकूब-तर्षमाइ।

सिववाद्गितियुते:। ७०।

श्राताना ने ने नामान स्वर्णेन तहुपाधिभूतस्यानः करणस्य सिकायत्विष्टिने विभुत्वं सन्धावतीत्वर्धः ॥ ७० ॥ कार्यत्वेषपमन्त्रवे मनसे निरवयवत्वमपि निराकरोति ।

#### न निर्भागलं तद्योगाङ्गरवत्। ७९।

तक्कव्दः पूर्वस्रवस्थेन्द्रियं परास्त्रश्चित । मनसे न निरवयव-स्वम् । श्रनेकेन्द्रियेष्ट्वेकदा योगात् । किन्तु घटवन्त्रध्यमपरिमाणं सावयविमत्यर्थः । कारणावस्थं शान्तः करणमण्वेवेति वेश्यम् ॥ ७९॥ मनःकालादीनां निकालं प्रतिवेधित ।

#### प्रक्रातिपुरुषयोरन्यत् सर्वमनित्यम् ॥ ७२ ॥

सुगमम्। कारणावस्यं चान्तः करणाकाशाद्किं मक्कति रेनेः-स्थते। न तु मनशाद्किं व्यवसावाद्यसाधारणधूर्माभावात् ॥ ७२॥ ननु।

मायां तु मक्तिं विद्यान्माविनं तु महेन्यरम्। श्रास्थावयवभूतेस्तु व्याप्तं सर्वमिहं जगत्॥

इत्यादिश्रुतिभिः पुम्प्रक्रकोरपि सावयवत्वाद्नित्वत्विति तवाइ।

न भागन्ताभा भागिना निर्भागत्वयुते: । 🅦 🧸 🛚

भाक्तिनः पुरुष्यः प्रभानस्य भावत्रवे। न युज्यते निद्वयय-त्वत्रते:।

#### निष्कृतं निष्कृतं शानां निरमद्यं निरस्तनम्।

इत्यादिनेत्यर्थः। उत्तत्रुनिचाकाशजखयोरिव पिनापुत्रचेनन-योरिव च विभागमानेषांशांशिभावं ने।धयनीति ॥ ७६ ॥ दुःख-निष्टिचिनीच्य इत्युत्तं नद्वधारणाय नन मे।च्ये परेषां मनानि निराकरोति ।

# नानन्दाभिव्यक्तिमं क्तिनिर्धर्मसात्। ७४।

श्रातान्यानन्दरूपे। अभियतिक्षपञ्च धर्मी नास्ति सङ्गं च नित्यमेवेति न साधनसाध्यम्। श्रता नानन्दाभिव्यक्तिर्मेश्च इत्यर्थः ॥ ७४॥

#### न विशेषगुर्धाच्छित्तिसदत् । ७५।

श्रीषविश्वगुणे। च्हेरोऽपि न मुक्तिस्तद्दन् निर्धर्मस्वादेवेत्वयं: । ननु तर्षि दुःखनिर्द्धानिर्देव कथं मास्त उक्तो दुःखाभावस्यापि धर्मेन्वादिति चेत्र । श्रसाभिभाग्यतासम्बन्धेनैय दुःखाभावस्य पुरुषार्थन्तावस्वादिति ॥ ७५ ॥

# न विशेषगतिनिष्क्रियसः। ७६।

ब्रह्मचे। कार्तिरिप न मोचः। श्राताने। निष्क्रियत्वेन गयभा-बात्। चिष्क्रश्ररीराभ्युपगमे च न माची घटत इत्यर्थः॥ ७६॥

#### नाकारोपरागोच्छित्तः चिषकत्वादिदोषात्। ७०।

चणिकचानमेवाता तस्य विषयाकारता बन्धसादांसनास्योप-रागस्य नाथो मेाच रति यद्यास्तिकाततं तद्रिष न। चणिक-स्वादिरोषेण मेाचस्यापुरुषार्थस्वादित्यर्थः॥ ७७॥ नास्तिकस्यैव मृक्त्यन्तरं दूषयति।

#### न सर्वे चित्रतिरपुरवार्यका दिदे वात्। ७८।

चानरूपस्थातानः सामध्येणैनोक्कित्तिरिप न मोचः। चाताना-चस्य लेकि पुरुषार्थत्वादर्भनादिभ्य इत्यर्थः॥ ৩८॥

#### एवं शून्यमपि । ७८ ।

द्वाने द्वेयात्मकाखिनमपद्मनाशे। अथेवमात्मनाशेनापुरुषार्थेत्वा-द्व मेत्त्व द्रत्यर्थः ॥ ७८ ॥

#### संवागाय विवागाना इति न देशादिसाभे। पि॥ ८०॥

महा हरेश धनाषु नादि खाम्यमपि न मेाची यतः।

संवेशाच वियेशाना मरणानं च जीवनम्।

इति श्रूयत इत्यर्थैः। तथा च विनाशित्वात् खाम्यं न मुक्ति-रिति ॥ ८० ॥

#### न भागियोगो भागस्य । ८९ ।

भागसांश्रस जीवस्य भागिन्यंशिनि परमात्मनि खये। न नेक्षः। संयोगा हि वियोगाना द्रत्युक्तहेतेः। द्रश्यरानम्युपग-माच। तथा स्वयस्यापुरुषार्थत्वाचेत्यर्थः॥ ८९॥

#### नाणिमादियागे। प्यवश्यं भावित्वात् तदुच्छित्ते-रितरयोगवत् । प्रश

श्राणिमादीसर्वेषमञ्चाऽपि न मुक्तिः। ऐसर्वेष्टान्तरसम्बद्देव त्रस्याष्ट्रस्ट्रेट्नियमादित्वर्थः॥ ८२॥

#### नेन्द्रादिपदये।गोऽपि तद्दत्। ८३।

इन्द्राचीत्रवं नाभाऽपि न मुक्तिरितरैत्र्यवेवत् चविष्णुत्वादित्वर्थः ॥ प्रकृ ॥ दन्द्रियाणामा इक्कारिकतं यहुक्तं तन परविप्रतिपत्तिं निराकरोति ।

#### न भूतप्रक्रतित्विमिन्द्रयाणामा इक्कारिकत्व भुतेः। ८४।

सुगमा थे। जना। पूर्वं चैतद्याख्यातम् ॥ ८४ ॥ श्रक्तादिकमि तन्त्रमच्जीत्वाश्रयेन परेषां पदार्थमितिनयमं तन्त्रावज्ञानान्त्रितं च निराकरोति।

#### न षट्पदार्थनियमसद्वीधासुक्तिः। ५५॥

द्रवागुणकर्मसामान्यविशेषसमवाया एवं पराधा इति यद्वैशेषि-काषां नियमे। यश्व तज्ज्ञानान्धे। इत्यन्युपगमः । सेाऽपा-माणिकः। श्रह्माद्यतिरेकात् । एथिव्यादिनवद्रव्येभ्यः प्रक्ततेरति-रेकाचेत्वर्थः। गन्धादिमच्चेनैव हि एथिव्यादिव्यवहारे। गन्धादिश्व साम्यावस्थायां नास्ति । श्रतः एथिवीत्वादिजातिर्पा घटत्वादि-वत् कार्यमावष्टानिरित । तदुक्तम् ।

नाहे। न राविन नभे। न भूमिनाचीत् तमा ज्योतिरभूत्र चान्यत्। शब्दादिबुद्धाद्युपलभ्यमेकं प्राधानिकं प्रक्का पुमांस्तदाचीत्॥

द्रति ॥ प्रथ ॥

#### षेरियाहिष्यधेवम्। ८ ६।

न्यायपाशुपतादिमतेषु षे। उशादिष्विप न नियमे। न वा तन्माव-श्वानम्मृतिः। उत्तरूपेण पदाशेषिक्यादित्यश्वः। श्रक्षम्मते तु नित्यं पदार्थद्वयमेव। नित्यानित्यवाधारणास्तु पदार्थाः पर्ध्वावश-तिरेवेति नियमः। पर्ध्वविश्वतिद्वयेष्वेष गुणकमैवामान्यश्वक्यादी-मामन्तर्भाव द्ति॥ ८६॥ पश्चभूतानां पूर्वे तत्कार्थत्वो पपन्यशं वैशे-षिकाद्यभ्यपातं पार्थिवाद्यणुनित्यत्वमपाकरे।ति।

नाणुनित्यता तत्कार्यत्वश्रुते: । ८० । प्रथियाद्यणूनां नित्यता नान्ति तेषामणूनामपि कार्यत्वश्रुतेरि- त्वर्थः। यद्यप्यकाभिः वा त्रुनिर्न दृष्यते काचनुष्ठवादिका तथा-पाचार्यवाक्यान्त्रमुखारपाचानुमेवा। वथा मनुः।

श्रण्या माना विनाशिन्या दशाधानां श्रयाः स्नृताः । ताभिः सार्द्वेमिदं सर्वे सम्भवत्यनुपूर्वेशः॥

इति । दशाई । नां एथियादिपञ्चभूतानाम् । न चाव वाक्यें-ऽण्यन्देन द्युणुकाद्येव ग्राम्यानित वाच्यम् । सङ्काचे मनाणाभा-वादिति । श्रवाणुश्रन्देः भूतपरमाणुपर एव । वैशेषिकाद्यभिमतं च तस्य नित्यत्वमनेन स्वेण निराक्रियते । न त्वणुपरिमाणद्र्यसा-मान्यस्य नित्यत्वं रजींगुणस्य चाञ्चन्यानुरोधेनाणुत्वसिद्धेः । मध्य-मपरिमाणत्वे नित्यत्वस्य विभृत्वे च क्रियाया श्रनुपपनेरिति ॥ ८०॥ ननु निरवयवस्य परमाणेः कथं कार्यत्वं घटते तवाह ।

#### न निभावलं कार्यलात्॥ ८८॥

श्रुतिसिङ्ग विद्यान्य या प्राप्त या स्वाप्त या स्वाप्त या स्वाप्त या एवं तत्त्वा स्वाप्त स्वाप्त या स्वाप्त या एवं तत्त्वा स्वाप्त स्वाप्त या स्वाप्त या

#### न रूपनिवस्थनात् प्रत्वचनिवसः । ८८ ।

क्पादेव निमित्तात् महाचतित नियमे नास्ति । धर्मादिनापि साचात्कारसम्भवादित्वर्थः । वाञ्चकानियमस्याञ्चनादी इष्टत्वेना-देशवत्वात् । त्रते विद्देवविक्तिकप्रत्यचं प्रत्येवे द्भूतक्षं वाञ्चकः मिति भावः॥ प्रशा नन्त्रेवं किमणुपरिमाणं वस्त्वस्ति न वेत्वाकाः ञ्चायां परिमाणनिर्णयं करोति ।

#### न परिमाणचातुर्विश्वं द्वाभ्यां तद्यागात् ॥ ६०॥

श्रण महही वं दुस्तिति परिमाणचातुर्विधं नास्ति। दैविधं तु वतेत एव। द्वाभ्यां तद्वीयात्। द्वाभ्यामेवाणुमहत्परिमाणाभ्यां चातुर्विध्यस्मवादित्वर्थः। महत्परिमाणस्यावान्तरभेदावेव हि दुस्त्रीची। श्रन्यथा वक्रादिरूपः परिमाणानस्यमसङ्गादित। तवासात्रयेऽणुपरिमाणमाकाश्रस्य कारणं गुणविशेषं वर्जीयलाभूतेन्द्रयाणां मूलकारणेषु चन्त्वादिगुणेषु मन्तव्यम्। श्रन्यव यथा-योग्यं मध्यमादिपरममहन्त्वान्तपरिमाणानि तानि च महन्तस्यीवा-वान्तरभेदा दृति॥ ८०॥ पुरुषेकत्वं सामान्येनेति कण्डत एवान्तं प्रक्रतेरेकत्वं सामान्येनेत्वर्थादुक्तं तद्थं सामान्येषु नास्तिकविप्तिन प्रान्तं निराकरोति।

#### म्मनित्यतेऽपि स्थिरताये।गात् प्रत्यभिन्नानं सामा-न्यस्य। ६९।

विज्ञीनामनित्यत्वेऽपि स एवायं घट इति स्थिरतायोगेन यत् प्रत्यभिज्ञानं तत् सामान्यस्य सामान्यविषयक्रमेव तत् प्रत्यभिज्ञान-मित्यर्थः ॥ ८९ ॥ तसाम्म सामान्यापनापा युक्त इत्याहः।

मस्त् तवाइ।

#### । बाङ्ग्ययवनभाष्यम् ।

#### न तहपणापससात्। ८२।

तुगमम्॥ ८२॥ मन्यमद्याष्ट्रणिकपेणाभावेनीय प्रवाभिन्ने।पपाद-मीया वेव च वामान्यसन्दार्थे।ऽस्तु नवादः।

#### नान्यनिष्टत्तिरूपतं भावप्रतीते:। ८३।

स एवायमिति भावमत्ययात्तिवृत्तिक्षात्वं न सामान्यस्थेत्वर्थः। श्रन्यथा दि नायमघर इत्येव प्रतीयेत । किञ्चान्यवावृत्तिश्रन्दस्था-घटवावृत्तिरित्वर्था वाच्यः। तवाघरत्वं घरसामान्यभिद्गत्वमिति सामान्याभ्युपगम एवापतित इति ॥ ८३॥ ननु साद्वश्यनिवन्धना प्रत्यभिद्या भविद्यति तवाद ।

#### न तत्त्वान्तरं साहम्यं प्रत्यचीपस्रक्षेः । ६४ ।

भूयोऽवयवादिवानान्यादितिरिक्तं न वाहत्र्यमिन्तः प्रत्यच्चत एव वानान्यकपत्रयोपनस्मादित्ययः॥ ८४॥ ननु वाभाविकी शक्ति-रेव वाहत्र्यमन्तु न तु तत् वानान्यनित्याशक्कानपाकरोति।

# निजयत्त्विभिद्यत्तिर्वा विशिष्ठात् तदुपल्येः । ६ ५ । वस्तुनः साभाविकयत्तिविशेषात्पादे। ५ न साहय्यं यत्तुपल्यितः साहय्योपल्येविलचण्यात्। यत्तिज्ञानं हि नान्यभित्तानसान्येचं साहय्यज्ञानं पुनः मित्योगिज्ञानमपेचते ५ भावज्ञानविति ज्ञानयोविलचण्यानिष्ययः। किन्च भित्यः यात्तिसानान्यं न साहय्यं वास्यावस्थायामपि युवसाहय्यापनेः। किन्तु युवादिकालीनः यत्तिविशेषो युवादिसाहय्यानिति वक्तयं तथा च मित्यक्त्यनन्यः यत्तिकस्थनापेचया सर्वयित्तिसाभारणीकसामान्यकस्यनेव युक्तेति ॥ ६ ५ ॥ ननु तथापि घटादिसञ्ज्ञकात्वेव घटादिस्यक्तीनां साहय्यः

#### न सञ्जासज्जिसम्बन्धोऽपि। ८ ६।

यथोक्तः सञ्ज्ञासञ्ज्ञिनोः सम्बन्धोऽपि न साहश्यं वैशिष्ट्याम् तसु-पलक्षेरेवेत्वर्थः। सञ्ज्ञासञ्ज्ञिभावमजानतेऽपि साहश्यज्ञाना-दिति॥ ९६॥ श्रपिच।

#### नं सम्बन्धनित्यते। भयानित्यत्वात् ॥ ६०॥

यज्ञायिज्ञानेरिनियातात् तत्यम्बस्यापि न नित्यता। स्रतः क्यं तेनातीतवस्तुभाद्ययं वर्तमानवस्तुनि स्यादित्ययः॥ ८७॥ ननु सम्बन्धनित्यत्वेऽपि समस्ये नित्यः स्यात् किमव बाधकं तवादः।

# नातः सम्बन्धाः धर्मग्राइकमानवाधात्। ८ 🗷 🛭

काट्राचिक्वविभागे संखेव सन्तन्धः सिध्यति। श्रम्यथा वस्त्यमाण-रीत्वा सक्ष्मेणवेगपपनी सन्तन्धकत्यनानवकाशात्। स च काट्रा-चित्को विभागे न सन्तन्धनित्वत्वे सन्धावित । श्रतः सन्तन्धग्राहक-प्रमाणनेव बाधात्त नित्वः सन्तन्धः द्रव्यर्थः ॥ ८८ ॥ नन्तेवं नित्व-योगुणगुणिनोर्नित्वः समवायो नेगपद्येत तदादः ।

#### न समवायोऽस्ति प्रमाणाभावात् ॥ ६६॥

सुगमम्॥ ८८॥ नन् वैशिष्टाप्रवाद्यं विशिष्टगुङ्गन्यथानुपपित्रस्य प्रमाणं तवादः।

# उभयत्राप्यन्ययासिद्देने प्रत्यच्वमनुमानं वा ॥ ९ ० ० ॥

उभवनापि वैशिष्टामत्यस्थे तदनुमाने च सक्ष्येणैवान्यथासिङ्घेने तदुभयं समवाये मनाणिनित्यर्थः । स्रयं भावः । यथा समनाय-वैशिष्ट्यबृद्धिः समवायस्वरूपेणैवेष्यतेऽनवस्थाभयादिति तन प्रत्य-स्वानुमाने श्रन्यथासिङ्के । एवं गुणगुणिप्रस्तृतीनां विशिष्टबृद्धिरिप गुणादिसक्षेणवेसनाम्। अनस्त्रवापि प्रस्वचानुमाने अन्यथा-विद्वे इति । नन्ते वं वंयोगोऽपि न विद्धाति भूतवादी घटादिमत्य-यसापि चरूपेणैवान्ययासिङ्गेरिति चेत्रे। वियोगकाचेऽपि भूतच-घटवोः चरूपतादवस्थीन विशिष्टबुद्धिमसङ्गात्। समवायस्याने च समवेतस्य करापि सात्रयवियोगी नास्तोति नायं रोषः। कञ्चित तु तादात्रयसम्भेनात समवायखान्यवासिद्धिमाद तम्। मानभेदात्। तादात्रयं द्वान नात्यन्तं वक्तव्यम्। गुणिवियोगेऽपि गुणिसक्वात्। वैशिष्ट्यमत्वयाच। किन्तु भेराभेरवृद्धिनियामकः सम्बन्धविश्वेष एवाग्रह्मा वक्तवाः। तथा च तस्य समवाय इति वा तादाक्रयमिति वा नाममानं भिन्नम् । समन्धिद्वयातिरिक्तः समन्धन्तु चिड्ड हवेति। वदि च तादात्रयं चक्पमेवाच्यते तदां साभिराप तहेवाक्तमिति यन्द्रमावभेद इति॥ १००॥ महातेः चीभात् महा-तिपुरुषसंयागस्त्रसात् सृष्टिरिति सिङ्गानाः। तदार्थं नास्तिका-नामाचेपा नास्ति चोभाखा कसापि क्रिया सर्वे वस्त चणिकं बनात्पद्यते तर्नेव विनद्धतीत्वता न देशान्तरसंवागान्नेया क्रिया सिज्जातीति तवाह।

#### नानुमेयलमेव क्रियाया नेटिष्ठस्य तत्तद्दतेरिवा-पराच्चप्रतीते: ॥९०९॥

न देशान्तरसंवे। गारिना क्रियाया श्रनुमेयत्वमेव। यतो मेरि-ष्ठस्य निकटस्यस्य द्रष्टुः क्रियाक्रियावताः प्रत्यचेणापि प्रतीतिरिच ष्टचाच्चनीत्वादिरिव्यर्थः ॥ १०१ ॥ द्वितीयाध्याये श्रीरस्य पाच्चमीतिकत्वादिक्पैर्नतभेदा एवाक्रा न तु विश्वेषोऽवधृतः। श्रवापरपद्धं प्रतिषेधति।

# न पाच्चभौतिकं शरीरं बह्ननामुपादाना-योगात्॥ ९०२॥

बक्कनां भिद्यजातीयानां चोपादानत्वं घटपटादिखाले न इष्ट-मितिः सजातीयमेवोपादानम्। इतरच भूतचतुष्टयमुपष्टमाक्रमि-त्याययेन पाच्चभौतिकव्यवदारः। एकोपादानकत्वेऽपि एथिययेवो-पादानं सर्वेश्वरीरस्थेति वद्यति॥ १०२॥ स्थूलमेव श्रीरिमिति केचित् तिविराकरोति।

#### न स्थूलमिति नियम स्थातिवास्तिस्थापि विद्य-मानलात्॥ ९०३॥

इन्द्रियाश्रयत्वं श्रीरत्वम्।

यम्मूर्ववयवाः स्वास्त्रस्थेमान्यात्रयन्ति षट्। तसाच्करीरमित्याङस्यस्य मूर्तिं मनीषिषः॥

द्रित मनुवाक्यात्। एताहशं च श्रीरं खूलं प्रवाद्यमेवेति न नियमः। कुतः। त्रातिवाहिकस्याप्रव्यच्तत्या स्वचास्य भातिकस्य श्रीरान्तरस्यापि चल्वादिव्यर्थः। लेकास्रोकान्तरं लिङ्गदेहमित-बाह्यतीत्वातिवाहिकम्। भूतात्रयतां विना चिकादिबहुमनाभाः वस्य प्रागेवेक्तत्वात्। द्रदं च स्ववं तस्यैव साष्टीकरणमानार्थम्। लिङ्गस्य च श्रीरत्वं भागात्रयत्या पुरुषप्रतिबिन्नात्रयत्या वेति बेध्यम्। श्रातिवाहिकश्रीरे च प्रमाणम्।

श्रुषुष्ठमातः पुरुषोऽन्तरास्ता सदा जनानां सृद्ये सक्किविष्टः। श्रुषुष्ठमातं पुरुषं निस्तुक्षे बलाखनः।

इति श्रुतिसाती। न हि चिङ्गशरीरस्य सक्तवशरीरसापिनः

खतोऽङ्ग्रहमानसं समानि। यम त्राधारसाङ्ग्रहमानसमर्थात् सिद्धाति। यथा दीपस्य चर्नगृह्यापित्वेऽपि किलकाकारत्वं तेल-नत्वे।दिस्रक्कांशस्य दशोपिर सिम्पण्डितस्य पार्थिवभागस्य किल-काकारत्या तथेव लिङ्गदेहस्य देह्यापित्वेऽप्यङ्गुष्ठपरिमाणत्वं स्रक्षाभूतस्याङ्गुष्ठपरिमाणत्वेनान्मेयमिति॥ १०६॥ गोलकेभ्यो-ऽतिरिक्तानीन्द्रियाणि पागुक्तानि तदुपपादनायेन्द्रियाणामपान्न-मकाशकत्वं निराकरोति।

#### नाप्राप्तप्रकाशकत्वमिन्द्रियाणामप्राप्तेः सर्व-प्राप्तिवा ॥ ९०४ ॥

ं खासमद्वार्थानीन्द्रियाणि न प्रकाशयनित । श्रप्राप्तः । पदीपादी-नामप्राप्तप्रकाशकत्वादर्शनात् । श्रप्राप्तप्रकाशकत्वे व्यवहितादि-सर्ववस्तुप्रकाशकत्वप्रसृत्वेवर्थः । श्रतो दूरस्थस्यादिमन्नस्यार्थे गोलकातिरिक्तमिन्द्रियमिति भावः । करणानां चार्थप्रकाशकत्वं पुरुषेऽर्थसम्भणदारैव । खते । अख्यात् । द्र्षणस्य मुख्यकाशकत्वं वत् । श्रय वार्थपतिविनोद्गृहणमेवार्थप्रकाशकत्वमिति ॥ १०४॥ नन्येवं चस्रवस्तुं जसत्वमेव युक्तं तेजस एव किरणक्षेणाशु दूराप-सर्भणद्रश्नादिति श्रद्धां निराकरोति ।

# न तेजाऽपर्यापात् तेजसं चचुर्रित्ततस्ति देः। १०५।

तेजसे उपस्पेणं दृष्टिनित क्रत्वा तेजसं चचुर्न वाच्यम् । कृतः । स्नित्तंज्ञसत्तेऽपि प्राणवदेव क्षणिभेदेन।पसपेणोपपनिरित्यर्थः । यथा चि प्राणः स्रीरमसन्धः ज्येव नासासाद्वद्धिः कियद्द्रं प्राणनाच्यः वृत्त्यापसरित । एवमेवातेजसद्व्यमि च चुद्र इमसन्धः ज्यापि वृत्त्याच्यापि विश्वेषण क्षाटित्येव दूरस्यं स्थादिकं प्रत्यपसरे-दिति ॥ १०५॥ नन्वेवस्भूतवृत्तीः किं प्रमाणं तवाद्य।

# प्राप्तार्थप्रकाशिकद्वाद्वितिसिद्धः। ९०६॥

सुगमम् ॥ ९०६ ॥ देखमपरिष्यज्यापि गमने।पपन्तये हनेः स्टब्पं दर्शयति ।

#### भागगुषाभ्यां तत्त्वानारं हिन्तः सम्बन्धार्थं सर्प-तीति ॥ ९०० ॥

सम्सार्थं सर्पतीति हेते। यद्युराहेर्भागो विस्कृ विद्वाविभक्तां शे क्यादिवहुण्य न हिनः। किन्तु तदेकदेशभूता भागगुणाभ्यां भिन्ना हिनः। विभागे हि सित तद्द्वारा चत्रुषः स्वयादिसम्भा न घटते गुणले च सर्पणात्वित्रयानुपपनिरित्यर्थः। एतेनबृद्धिहिन्दिप पदीपश्चित्वावह्यक्य एव परिणामः स्वक्तत्रवार्थाकारतो द्वाही निर्मेणवस्त्रवदिति सिद्धम्। १००॥ नम्बेवं हनीनां द्वाले क्यिनक्हादिक्यबृद्धिगुणेषु हिन्यवहारक्षवाह।

# न द्रव्यनियमसाद्यागात्॥ ९०८॥

हिन्द्रियमेवेति नियमे। नास्ति। कुतः। तद्योगात्। तन हनी योगार्थसत्तात्। हिन्देतेनजीवन इति हि योगिकोऽयं श्रव्दः। जीवनं च खिखितिहेत्यापारः। जीववनमाणधारणयोरित्यनु-यासनात्। विश्वहन्तिः श्रूदृष्ट्रितित्यादियवहाराञ्च। तन यथा द्र्यक्ष्पया हत्त्या बुद्धिजीवित तथेक्हादिभिरपीति तेऽपि हन्तयः सर्वनिरोधेनैव चिन्तमरणादित्यर्थः॥ ९००॥ इन्द्रियाणां भाति-कत्वस्थापि अवणात् कदाचिक्षे।कविश्वभेदेन अतिव्यवस्था श्रद्धोत तवाह।

न देशभेदेऽप्यन्योपादानतासादादिवन्नियमः ॥ ९ ०६ ॥ न ब्रह्मनेकादिदेशभेदतोऽपीन्द्रियाणाम् इद्वारातिरिक्तोपादा- नकारं किन्तुवारारीनां भूनीकाशानानिव वर्षेषामेवासङ्कारिक-स्वनियमः। रेशभेरेनेकश्चेव निष्णाश्चरीरस्य सञ्चारमावश्चवणा-रिष्टार्थः॥ ९०८॥ नन्येवं भानिकत्वश्चृतिः कथमुपपद्यमां तचारः।

#### निमित्तव्यपदेशात् तञ्चपदेशः । ९९०।

निमिन्तेऽपि प्राधान्यविवच्चयोपादानत्वव्यपदेशो भवति। यथे-स्वनादिग्रिति। स्रते। भूतोपादानत्वव्यपदेश इत्यर्थः। तेजस्रादि-भूतोपष्टस्थेनैव हि तदनुगताहद्वाराच्च्चरादीन्द्रियाणि सस्थ-विना। यथा पार्थिवापष्टस्थेन तदनुगतात् तेजसेऽग्रिभवतीति। स्वत्नमयं हि साम्य मन इत्यादिश्रुतिचादुक्तयुक्तिस्थाव प्रमाणम् ॥१९०॥ स्थूचश्ररीरगतं विशेषं मसङ्गादवधारयति।

#### अञ्चलाखनजरायुजोद्भिष्यसाङ्गल्यक्सरांसिद्धिकं चेति न नियमः॥१९९॥

तेषां खरवेषां भूतानां की प्रोधेष बीजानि भवन्ति। प्राष्ट्रजं जीवजमृद्गिज्ञमितित्रुतावण्डजादिक्पं शरीर के विध्यं प्राधिकाभिप्राथेधोक्तं न तु नियमः। यत जष्मजादि षष्ट्रिधमेव शरीरं भवती त्यव्यः।
त्रवाष्ट्रजाः दन्दश्कादयः। प्राष्ट्रजाः पित्तवर्षादयः। जरायुजाः
मनुद्यादयः। उद्गिज्ञा वृद्यादयः। पद्मत्यजाः पनकादयः। पांविद्विका मन्द्रतपद्मादिविद्विजाः। यथा रक्तवीजशरीरोत्पद्मशरीराद्य इति॥ ९९९॥ शरीरस्थिकमाकभूतोपादानकत्यं पूर्वेकिन्वेष प्रवृद्धेने विश्विष्याहः।

# सर्वेषु प्रथिव्युपादानमसाधारण्यात् तञ्चपदेशः पूर्ववत्। ९९२॥

सर्वेषु प्रशिरेष प्रथिक्येवापादानम्। श्रमाधारख्यात्। श्राधि-

न्यादिभिष्ठत्वर्षात्। श्वनापि श्वरीरे पञ्च चतुरादिभातिकत्ववय-देशः पूर्वत्। इन्द्रियाणां भातिकत्ववदुपष्टस्थकत्वमानेणे स्वर्षः ॥ १९१॥ ननु प्राणस्य श्रीरे प्राधान्यात् प्राण एव देशारस्थ-काऽस्तु तवादः।

#### न देशारकास्य प्राणलिमिन्दियगितातस-त्यिदेः॥ ९९३॥

प्राणा न देशरस्थकः। इन्द्रियं विना प्राणानवस्थानेनान्य-अव्यतिरेकाभ्यामिन्द्रियाणां श्राक्तिविशेषादेव प्राणिसिद्धेः प्राणोः त्यस्तिरित्यर्थः। श्रयं भावः। करणष्टत्रिरूपः प्राणः करणवियोगे न तिष्ठति। श्रतो स्टतदेशे करणाभावेन प्राणाभावास प्राणो देशरस्थक इति॥ ९९१॥ नन्वेवं प्राणस्य देशकारणस्ये प्राणं विनापि देशस्यकेत त्याह।

# भोत्तुरिधष्ठानाद्गोगायतनिर्माणसम्यया पूरिभा-वप्रसङ्गात्॥ ९९४॥

भोत्तः प्राणिनेऽधिष्ठानाद्यापारादेव भोगायतनस्य श्रीरस्य निर्माणं भवति । श्रम्यया प्राण्यापाराभावे श्रुक्तशोणितयोः प्रतिभावप्रविष्टात्। स्टतदेश्वदिव्यर्थः। तथा प रवस्त्वारादित्या-पारविश्वः प्राणा देशस्य निमित्तकारणं धारकत्वादिति भाषः ॥ १९ ॥ ननु प्राणस्येवाधिष्ठानस्यं सन्धवित व्यापारवस्तात्। न प्राणिनः कृटस्यत्वात्। निर्वापारस्याधिष्ठाने प्रयोजनाभावाचेति तत्राहः।

स्त्यद्वारा खाम्यधिष्ठितिमेकान्तात्॥ १९५ ॥ देहनिर्माणे वापारकपमिष्ठानं खामिनस्रेतनस्रकानाम् वाचात्राचि किन् प्राचक्षमस्त्रवद्दारा। वद्या राद्यः पुरिनर्ने ख द्रम्बद्धः। तथा च प्राचक्षाधिष्ठाव्यं वाचात् पुरवक्षाधिष्ठा-द्यतं प्राणवंद्यागावेणेति विद्वत् । कुवाकादीनां चटादिनिर्ने-णेष्वयेवत्। विशेषस्त्रवं तव चेतनस्य बुद्धादेचाप्युपदेशोऽचि बृद्धिपूर्वकष्टित्यादिति। बद्यपि प्राचाधिष्ठानादेव देप्रनिर्माणं तथापि प्राचद्दारा प्राणिवंद्योगोऽचपेद्यते पुरुवार्यमेव प्राणेन देप्रनिर्माणादित्याग्रदेन भेरतुरिष्ठानादित्युक्तत्॥ १९५॥ विम्-क्रमाद्याधं प्रधानस्त्रेत्युक्तं प्राक्तत्व कथमात्रा नित्यमुक्तो बन्धदर्श-नादिति परेषामाद्येषे नित्यमुक्तिमुपपादियतुमाष्ट्र।

# समाधिसुषुप्रिमोचेषु ब्रह्मरूपता । ९९६ ॥

विश्वेषकाम्। श्राक्षवायाः पुषुप्तिश्वाव समग्रमुषुप्तः। मेशक्ष्यः विश्वेषकाम्। श्राक्षवायाः पुष्वाणां ब्रह्मकपता बृद्धिनिविखवतक्षदेगपिषकपरिक्षेद्विगमेन स्वक्षपपूर्णत्यावस्थानम् । वया घटस्वेषे घटाकाश्रस्य पूर्णतेक्षयः। तदेतदुक्तम् । तदिष्टणावुप्यान्तेपपातः स्वस्त इति । तथा च ब्रह्मत्वमेव पुरुषाणां सभावे। विश्वित्रपत्रामातः स्वस्त इति । तथा च ब्रह्मत्वमेव । वृद्धित्तिसम्प्रकाले तु परिक्तिविद्यानित्रामिव च भवतीति तत् सर्वमापाधिन् समिव । स्वास्त्रपतिनाम् स्वयानित्रपति च भवतीति तत् सर्वमापाधिन् कमेव । स्वास्त्रपतिनाम् च योगस्त्रम् । द्वित्रपतिनाद्यादिन् दिस्त्रविद्यादिन् भवति । श्रद्धाक्तिमान्यवयितरेकानुविधानात् स्कृदिक्वीदिस्त्रविद्यास्त्रे च ब्रह्मश्रस्त चौपाधिकपरिक्तेपरिक्रेदमावित्यादिन् दित्तपरिपूर्णचेतनसामात्यवाची न तु ब्रह्ममीमांसायामिवैश्ववीपनिद्याद्विष्वविश्वेषमाववाचीति विवेक्तयम् । श्रवेते श्लोकाः विद्याद्वित्रपत्त्रस्वविश्ववाववाचीति विवेक्तयम् । श्रवेते श्लोकाः विद्याद्वित्तपत्त्रस्वविश्ववाववाचीति विवेक्तयम् । श्रवेते श्लोकाः विद्याद्वित्तपत्त्रस्वविश्ववाववाचीति विवेक्तयम् । श्रवेते श्लोकाः

7

चिराकाश्रीतिभवके नानाकारैरितच्चतः। भीरटनी यह बाह्या चित्रटनों प्रदर्शयेत्। वसुतसु बदा पूर्णमेकरूपं च विद्यभः। ष्टिनिश्रून्यप्रदेशेषु दृश्याभावास प्रथाति ॥ च बुचे। रूपवत् पुंसे। द्वाया द्वनि है नेतरत्। समाध्यादे। च सा नास्तीत्वतः पूर्णः पुनास्तदा ।

॥ १९६॥ तर्षि कः सुषुप्तिसमाधिभ्यां मोश्चस्य विशेषस्त्रवादः।

#### द्योः सनीजमन्यन तद्वतिः । ९९७।

द्याः समाधिमुषुष्टाः सबीजं बन्धबीजसहितं ब्रह्मालमन्यव मेाचे बीजस्थाभाव इति विशेष इत्यर्थः। ननु चेत् समाध्यादै। बन्धबीजमित्त तर्षि तेनैव परिच्छेदात् कथं ब्रह्मत्विमिति चेन्न। बसवीजसः कर्मादे सादानीमुपाधावेवावस्थानात्। न तु चेतनेषु पुरुषे च तेषामप्रतिबिन्दनादिति । जाग्रदाद्यवस्थायां तु बुद्धिष्टनि-प्रतिबिन्धवशादीपाधिको बन्ध द्रत्यसङ्घदावेदितम्। १९७॥ ननु पानञ्जले नहास्ये चासमाज्ञानयोगोः निनीन उत्तः। प्रव कथं सबीज उच्यत इति चेत्र। असमाज्ञाते क्रमेण बीजचया भवती-त्याश्रवेनेव तव निवीजात्ववचनात्। श्रन्थथा वर्वासामेवासमाञ्चा-तयक्रीनां निर्वाजित्वे युत्यानानुपपनिरिति ॥ १९७ ॥ ननु समाधि-मुष्तृप्ती इन्हें स्त्रों मार्चे तु कि ममाणमिति नास्त्रिकाचेपं परि-इरति।

#### द्रयोरिव त्रयसापि दललात तु है। ११८॥

वमाधिवुषुप्रिष्टशाणीन मेशचयापि दशलादनुनितलात तु दी। वुषुत्रिवमाधी एव। किन्तु मेाचोऽप्यचीत्वयैः। श्रनुमानं चेत्वम्। षुषुप्तारी ये ब्रह्मभावस्वन्धामस्विनगताद्रामादिरोषवद्यादेव भवति। स चेद्रेशे द्वानेन नाजितस्वर्षि युषुप्तादिसदृष्ट्यदा-वस्ता स्थिरा भवति सेव मेशस्व द्रति॥११८॥ ननु वासनास्थ-बीजसस्वेऽपि वैराम्यादिना वासनाकीस्त्राद्याकारा हृतिः समाधी मा भवतु वृषुप्ते तु वासनामाबन्धादर्यद्वानं भविष्यत्येवेति न सुषुप्ता ब्रह्मस्पता युक्तेति तवादः।

#### बासनयानथेखापनं देखियोगेऽपि न निमित्तस्य प्रधानबाधकत्वम् ॥ १९८॥

यथा वैराग्ये तथा निट्राहोषयोगेऽपि वित वासनया न खार्थ-खापनं खविषयद्धारणं भवति। यता न निमित्तस्य गुणीभूतस्य संस्कारस्य बजवत्तरनिट्राहोषवाधकत्वं सम्भवतीत्यर्थः। बजवत्तर एव दि होषो वासनां दुवेजां खकार्यकुष्टां करोतीति भावः ॥ ९९८॥ संस्कारजेयतो जीवन्युक्तस्य यरीरधारणिनित दृतीया-श्याये प्रोक्तम्। तवायमाच्चेपः! जीवन्युक्तस्य यत्यहेकस्यचर्येऽद्या-हाहीनामिव भोगो दृष्यते सेऽनुपपद्यः प्रथमं भागनृत्याद्येव पूर्वसंस्कारनायात् संस्कारान्तरस्य च द्वानप्रतिवन्धेन कर्मवद्नुद-यादिति तवादः।

#### एकः संस्कारः क्रियानिवर्तको न तु प्रतिक्रियं संस्कारभेटा बच्चकत्पनाप्रसन्तेः॥ ९१०॥

येन संस्कारेण देवादिशरीरभाग श्वारत्यः स एक एव संस्कार-स्वच्चरीरसाध्यस्य मारत्यभागस्य समापकः। स च कर्मबदेव भाग-समाप्तिनास्यो न तु मिनिक्रिशं मिनिभागस्यक्ति संस्कारनामास्यं बड्ड-स्विक्तिकस्यनागीरवमसङ्गादित्यर्थः । कुलाखचक्राश्रमसस्यकेऽस्वेवं वेगाखाः संस्कार एक एव भ्रमणसमाप्तिपर्यन्तकायी वेथ्यः ॥ १२०॥ छित्रकां प्ररीरमसीत्युतां तव वास्त्रवृङ्खभावास्त्ररीरतां नास्त्रीति नास्त्रिकास्त्रेपमपाकरोति ।

# न बाह्यबुद्धिनियमा वृत्तगुत्तालतै। प्रधिवनस्पति-वृत्तवत्। १९९।

न बाद्यद्वानं यवास्ति तदेव श्रीरिमिति नियमः किन्तु द्वा-दीनामनः सञ्ज्ञानामि भोक्तुभागायतनत्वं श्रीरत्वं मन्तयम्। यतः पूर्वेवत् पूर्वेक्ता यो भोक्तुभिष्ठानं विना मनुष्यादिश्रदीरस्य पूर्तिभावस्तद्वेव द्व्यादिश्ररीरेष्विप शुष्कतादिकामित्यर्थः। तथा च त्रुतिः। श्रस्य यदेकां शाखां जीवे जहात्यय सा शुष्यतीत्यादि-रिति। न बाद्यबुद्धिनियम इत्यंशस्य प्रथक्तुवत्वेऽपि स्ववद्यमेकी-द्वात्यत्यमेव व्यास्त्रियम्। स्वभेदस्तु देर्ष्यभयादिति बोध्यम्। १२९॥

#### स्रुतेश्व॥ ५२२॥

श्वरीरजीः कर्मदोषियाति स्थावरतां नरः। वाचिकैः पश्चिस्त्रगतां मानसैरक्युजातिताम्॥

द्रश्चादिश्वृतेरिप हचादिषु भेतिश्मोगायतनत्वनिव्यर्थः ॥ ९२२ ॥ ननु हचादिषुष्येवं चेतनत्वेन धर्माधर्मीत्यन्त्रियसुन्धवादः।

न देश्माचतः कर्माधिकारित्वं वैशिष्टाश्रुतेः ॥ ९ २ ३॥

न देशमात्रेण धर्माधर्मीत्पत्तियोग्यत्वं जीत्रस्य। कुतः। वैश्वि-श्चामुतेः । ब्राह्मणादिदेशविश्वष्टत्वेनवाधिकारश्रवणादित्वर्थः। ॥९२३॥ देशभेदेनीय कर्माधिकारंदर्शयम् देशत्रैविध्यमात्रः।

#### निधा नवाषां व्यवस्था कर्महेरोपभागहेरोभय-देशः॥ ९२४॥

ववाणानुनमाधनमध्यमानां सर्वप्राणिनां विष्रवारो देखिन भागः। कर्नदेखभागदेखां प्रतीत्वर्षः। तव कर्नदेखः पर-मर्षींचां भागदेख प्रन्दादीनामुभवदेख्य राजधींणामिति। व्यव माधान्येन विधा विभागः। व्यव्या सर्वस्थैव भागदेखायनेः। ॥ १२४॥ चनुष्यमपि व्यरीरमाह।

#### न किन्दिरप्यनुशयिनः ॥ ९२५ ॥ विद्यादनुश्यं देवं पत्रानापानुतापयाः ।

इतिवाक्यादनुषयो वैराम्यम्। विरक्तानां श्रीरमेतन्त्रविख-श्रणमित्यर्थः। यथा दत्तानेवजन्तभरतादीनानिति ॥ ९२५ ॥ नक्त-स्वेत्रराभावस्य स्वापनाव पराभ्युपगतं श्रानेक्शक्तव्यादिनिष्यत्यं प्रतिवेधति ।

#### न नुज्ञादिनित्यत्वमास्रयविशेषेऽपि वक्रिवत्। ९२६॥

बुद्धिर बाध्यवसायास्या हिनः । तथा च ज्ञानेक्काक्तत्यादीनामात्रयविशेषे परेरीत्र्यरे।पाधितयाभ्युपगतेऽपि नित्यत्वं नास्ति । श्रद्धादादिबुद्धिहानोन सर्वेषामेव बुद्धीक्कादीनामनित्यत्वानुमानात् ।
यथा वैक्षिकविद्धहान्नेनावर आते असे।ऽप्यनित्यत्वानुमानित्यर्थः
॥ ९२६॥ श्रास्तां तावज्ज्ञानेक्कादेनित्यत्वं तदाश्रव ईत्रारे।पाधिरेवासिङ्क ईत्रारस्थासिङ्गेरित्यत श्राष्ट् ।

#### श्रात्रवासिद्वेश । १२०॥

सुगमन् । ९२७ । नन्तेवं ब्रह्माएडादिसर्जनसमधं सर्वे झत्वादिकं कथं जन्यं सन्धाव्येतापि सेकि तपचादिभिरेवनैन्धर्यादर्शनादिति तवादः ।

#### बागसिद्वये। प्रेंगवधादिसिद्वितापलपनीयाः ॥ ९ २ ८ ॥

चैावधादिविद्विद्वशानीन योगजा श्रायणिमादिविद्वयः सञ्चा-द्युपयोगिन्यः विद्धानीत्वर्थः ॥ ९२० ॥ पुरविविद्विप्रतिकूलतया भूतचैतन्यवादिनं प्रत्याचष्टे ।

#### न भूतर्पेतन्यं प्रत्येकादृष्टेः सांस्त्येऽपि च सांस्त्ये-ऽपि च। ९२९।

संइतभावावस्थायामि पश्चभूतेषु चैतन्यं नासि विभागकाते मन्त्रेकं चैतन्यादृष्टेरित्यर्थः। स्वतीयाध्याये चेदं स्विद्वान्तविधयोः क्रित्यस्थाः स्वत्रेष्टे स्विद्वान्तविधयोः क्रित्यं स्वतिद्वान्तविधयोः क्रित्यं स्वतिद्वान्तविधयोः क्रित्यं स्वतिद्वार्थिति । विश्वाध्यायसमाप्ति ॥ १२८॥

खिब्हानविषद्वार्यभाषिणो वे बुवादिनः। पञ्चमे तान् निराज्ञत्व खिब्हानी इटीज्ञतः।

इति विद्यानभिद्युनिर्मिते कापित्रसाञ्चाद्रवचनस्य भाष्ये परपञ्च-निर्जवाष्ट्रायः पञ्चनः ॥

श्रधायत्रक्रोण समस्त्रशास्त्राधं मित्राय पञ्चनाधाये पर-पचित्राकरणेन मसाध्येदानीं तमेन सारभूत्रशास्त्राधं षष्ठाधा-येन सञ्ज्ञव्यसुपसंहरित। उक्ताधानां हि पुनस्त्रशास्त्रो विस्तरे इते शिष्याणामसन्दिग्धाविपर्यस्ते। इततरा नेध उत्पद्यत द्यतः खूणानिखननन्यायादनुक्तयुक्त्यासुपन्यासाच नान पानक्कं देशाय।

ख्राता नासित्वसाधनाभावात्। ९॥ जानामीत्वेवं प्रतीवमानत्या पुरुषः सामान्यतः सिद्द एवास्ति वाधकप्रमाणाभावात्। श्रतसदिवेकमानं कर्तव्यमिव्यर्थः । १ ॥ तव विवेके प्रमाणद्वयमार स्वत्राभ्याम् ।

# देशदिव्यतिरिक्तोऽसे वैचित्र्यात्। १।

परिणामित्वापरिणामित्वादिवेधन्यादित्वर्थः । प्रक्रात्यावान् । परिणामित्वापरिणामित्वादिवेधन्यादित्वर्थः । प्रक्रात्यावान् प्रत्यानागमेः परिणामित्वेवं विद्वाः पुरुषस्यापरिणामित्वं तु बदा चात्विषयत्वादनुमीयते । तथादि यथा चच्चेषा रूपमेव विषयो न विषयो न विषयो पर्वादिदेवं पुरुषस्य स्वृद्धित्ति विषयो न तु विषक्षं वान्योऽप्यत्यद्वस्तिति किंवस्य मे स्वतः । सर्वदा विषयो न तु विषक्षं वान्योऽप्यत्यद्वस्तिति किंवस्य मे स्वतः । सर्वदा विषयो न तु विद्वास्य त्रत्ये त्रत्ये भवति पुरुषस्य मे स्वतः । सर्वदा विभानापनेः । ताच्य बृद्धिक्त्यो नाच्चातास्त्रिष्ठितः चानेच्छासु- स्वतः । त्रात्य बृद्धिक्त्यो नाच्चातास्त्रिष्ठितः चानेच्छासु- स्वादानम् चानम् । त्राच्य वृद्धिक्त्यो न वेत्यादिक्ष्येण । त्रतस्त्रेषां स्त्राः चात्रात्वात् तद्द्वाः चेत्रने।ऽपरिणामीत्यायातम्। चेतनस्य परिणा- नित्वे कदाचिदान्ध्यपरिणामेन सत्या चपि वृद्धिक्तेरदर्थनेन संघ- याद्यापनिरिति । एवं पाराष्ट्यापाराष्ट्यादिक्रमिप पूर्वाक्तं वैधर्य- जातं बेध्यम् ॥ २ ॥

#### षष्ठीव्यपदेशादिष ॥ ३॥

नमेरं शरीरं नमेयं बुड्डिरित्यारेविंदुषां षष्ठीव्यपरेशादिप रेषा-दिभ्य श्रात्मा भिन्नः। श्रत्यनाभेरे षष्ट्रानुपपनेरित्वर्थः। तषुत्रं विष्णुपुराणे।

> त्वं किमेतच्छिरः किन्तु शिरस्तव तथोइरम्। किमु पादादिकं त्वं वै तवैतद्वि महीपते॥

समस्तावयवेभ्यस्वं एयम्भूय व्यवस्थितः। काऽहमित्यत्र निपृषी भूला चिनाय पाणिव॥

इति। न च खूबें। इनिव्यादिरिप विद्वस्थादेशे। खीति वा-च्यम्। श्रुव्या वाधिततया ममात्मा अद्भेन इतिवद्गी चालेनेव तसुपपनेरिति ॥ ३॥ नन् पुरुषस्य चैतन्धं राहे। श्रिरः श्रिका-पुबस्य श्रीरिनिव्यादिव्यपदेशवद्यमपि भवतु तबाह।

### न शिलापुनवहर्मियाइकमानवाधात्॥ ४॥

शिवापुत्रस्य श्रीरिमिष्यादिवद्यं षष्ठीव्यपदेशे न भवति शिवापुत्रादिक्शे धर्मिश्राष्ट्रकप्रमाणेन वाधादिकव्यमात्रम्। मम श्रीरिमितिव्यपदेशे तु प्रमाणवाधी नान्ति देशास्त्रात्रा एव वाधा-दिव्यर्थः। यन्तु शान्त्रेषु ममकारप्रतिषेधः ए बाम्यस्यानिव्यत्त्रया वाचारस्थणमात्रवेनासव्यतापर एवेति भावः। पुरुषस्य चैतन्य-मिव्यताप्यन्ति धर्मिश्राष्ट्रकमानवाधः। श्रमवस्थाभयेन वाधवास देशादिव्यतिरिक्तत्रयाक्रसिद्धाः चैतन्यक्रम्पतावगास्त्रादिति ॥ ॥ देशदिव्यतिरिक्तत्रया पुरुषमवधार्ये तन्त्राक्तिमवधारयति।

# स्रायनादुःखनिवस्या कतकात्यता ॥ ५ ॥

युगमम्॥ ५ ॥ नन् दुःखनिष्टच्या पुखस्यापि निवर्तनात् तुस्या-यययत्वेन न चा पुरुषार्थ इति तनाइ।

#### यथा दुःखात् क्षेत्रः पुरुषस्य न तथा सुस्राद-भिलाषः ॥ ई ॥

विषयविधया हेतृताया पञ्चन्यो क्षेत्रश्चात्र हेवः। यथा दुःखे देषा बलवनरो नैवं पुखेऽभिनाषा बलवनराऽपितृ तद्पेच्चया दुवेल इत्यर्थः। तथा च सुखाभिनाषं बाधित्वापि दुःखद्वेषो दुःखनि-ष्टनावेवेच्हां जनयतीति न तुन्यायव्ययत्विमित। तदुक्तम्।

# प्रभवर्षनाभष्मभवेन साधुनीध्यस्विमिष्टेऽप्यस्वमतेऽर्थे ।

इति। वा तु नरकारिषुःखदर्शनेऽपि चुट्रबुखप्रवृत्तिः सा रागारिहीषवद्यादेवेति । ६ ॥ युवापेचया षुःखयः वज्जवत्याद्रपि षुःवनिवृत्तिरेव पुरुवार्च द्रवाषः ।

# क्ववापि केर्राप सुस्रोति। ७।

श्रममञ्जातकापध्यक्तिमनुष्यादिमध्ये बली मनुष्यदेवादिरेव वृक्षी भवतीलार्थः। इतिईति । ७। तदपि कादापिलां क्वाचित्व-वृक्षं मधुविषयम्युक्तात्वविद्यारकाषां देवमेवेत्यादः।

### ृतद्पि दुःखगवलमिति दुःखपचे निःचिपन्ते विवेचकाः । प्र ।

तदिप पूर्वस्वोक्तं वृखमिष दुःखिनित्रितिम्बते दुःखकेटिर मुखदुःखिववेचका निःचिपन्त द्रत्यर्थः। तदुक्तं येगमस्वेष। परि-यामतापर्वस्कारदुःखैगुषष्ठिनिविरोधाच सर्वमेव दुःखं विवेकिन दति। विष्णुपुराषोऽपि।

> यद्यत् मीतिकरं पुंचा वस्तु मैक्षेय जायते। तदेव दुःखष्टचस्य बीजत्वनुपगक्कृति॥

द्रति॥ प्र। केवला दुःसनिष्टणिर्ण पुरुवार्थः किन्तु सुखीपर-क्रीति नतमपाकरोति।

# सुखखाभाभावादपुरवार्यविमिति चेन्न हैविचात्। ८।

मुखनाभाभावान्त्रोचाखादुःखाभावस्थापुरुष।र्थत्विमिति चेत्र । पुरुषार्थस्य देविध्यात्।द्विमकारत्वात्। मुखलदुःखाभावलास्थाः नित्यर्थः। मुखी खां दुःखी न खानिति हि एघगेव वे।कानां मार्थना इञ्चल इति ॥ ८॥ शक्ति।

निर्गेषालमास्ननेऽसङ्गलादिश्रुतेः । ९०।

नन्नाताने। निर्मुणासं मुखदुःखमेरहाद्यखित्रगुण्यान्यसं नित्यमेव विद्यम्। श्रवष्ट्रत्यश्रुतेः। विकारहेत्यंयोगाभावश्रवणात्। तं विना त्र मुणाव्यविकारायस्थवात्। श्राते। न दुःखनिष्टत्तिरिप पुरुषाची। चटत द्रव्यथैः। ननु वंयोगं विना स्वमेव विकारे। भवविति चित्र।

दाहाव नानने वहुनापः सेदाय पास्प्रतः।

तहुव्यमेव तहुव्यविकाराय न वै यतः।

किह्य खर्य विकारित्वे मेल्हा नैवापपद्यते।

खयं मेाइविकारेण पुनर्वसमसङ्गतः।

द्रति। तथा चात्रं केर्नि।

यद्यात्मा मिनोऽसच्छे। विकारी स्थान् सभावतः। न हि तस्य भवेन्सुक्तिजेन्मान्तरशतेरपि॥

इति॥ ९०॥ समाधने।

परधमेलेऽपि तति इरिविकात् ॥ ९९॥

सुसदुःसादिगुणानाः चित्तभ्रतेलेऽपि तनातानि सिद्धः प्रति-विन्यक्षेणाविष्यतिः। श्रविवेकासिनित्रात्। प्रकृतिपुरुषस्योगद्धा-रेख्यः। एतत्र प्रथमाध्याये प्रतिपादितम्। निमित्तलमिववेकस्य न इष्टद्दानिरिति द्धतीयाध्यावस्त्रवे चेति। तथा च स्फ्रिटके केष्टि-स्थमिव पुरुषे प्रतिविन्यक्षेण दुःस्वस्थान् तिम्नद्वित्ते पुरुषार्थः। प्रतिविन्यद्वारकदुःखसन्त्रस्थीव भागतया प्रतिविन्यक्षेणीव दुःश्वस् हेयत्वादिति ॥ ९९ । श्रविवेकमूखः पुरुषे गृणवन्धे।ऽविवेकस्त कि-म्यूचक दत्वाकाञ्चायामार ।

### व्यनाहिरविवेकी उच्चथा दे विद्यमसक्ती: । १ २ ॥

ष्यगृष्टीतासंधर्गकमुभयविषयकद्वानर्गविकः। य च प्रवाद्यकः पेषानादिष्यन्त्रधर्मः प्रवये वासनारूपेष तिष्ठति । श्रव्यथा तस्य सादित्वे देशषद्वयमसङ्गात्। सादित्वे हि खत एवे।त्यादे मुक्तस्यापि बन्धापितः। कर्मादिनन्यत्वे च कर्मादिकं प्रव्यपि कारणत्वेनाविवे-कान्नरान्वेषणेऽनवस्थेत्यर्थः। श्रयं चाविवेको व्यक्तिस्पः प्रतिबि-नात्मना पुरुषधर्म द्व भवतीत्यतः पुरुषस्य बन्धमयोजक द्रति प्राग्वेवोक्तं बद्धाते च ॥ ९२॥ ननु चेदनादिस्तर्ष्टि नित्यः स्थादिति तवाद्य।

#### न नित्यः स्वादात्मवदन्ययानुष्कित्तिः। ९३।

श्रात्मविज्ञिश्वण्डानादिनं भवित किन्तु प्रवाहरूपेणानादिः। श्रन्यधानादिभावस्थोत्स्हेदानुपपनेरित्यर्थः॥ १६॥ बन्धकारण-मृक्वा मोत्त्वकारणमादः।

प्रतिनियतकारणनाष्ट्यत्वमस्य धानावत्। ९४॥ अस्य वन्यकारणस्याविवेकस्य शुक्तिरजनादिस्त्रले प्रतिनियतं यद्याश्रकारणं विवेकस्त्रवाष्ट्रत्वं नमेवत्। श्रन्थकारो हि प्रतिनियतेनालोकेनीव नाष्ट्रते नान्यसाधनेनेत्वर्थः । तह्कं विष्णु

पुराणे।

श्रान्धनाम इवाज्ञानं ही पवजेन्द्रियो द्ववम् । यथा स्वयंत्राया ज्ञानं यद्विपर्षे विवेकत्रम् ॥

इति ॥ ९४ ॥ विवेकेनैवाविवेके। नाष्ट्यत इति प्रतिनियमस्य ग्राइकमप्यादः।

## व्यवापि प्रतिनियमोऽन्वयव्यतिरेकात्। ९५।

ध्वान्ताले कथोरिव महातेऽपि मितिनयमः मुक्तिरजतादिष्यन्य-व्यतिरेकाभ्यामेव ग्राच्य इत्यर्थः। श्रयवैवं व्याख्येयम्। ननु विवेक-स्थापि किं मितिनियतं कारणं तवादः। श्रवापि विवेकेऽपि कारण-नियमोऽन्वयव्यतिरेकाभ्यामेव सिद्धः। श्रवणमननिद्ध्यासनक्ष्य-मेव कारणं न तु कर्मादौति। कर्मादिकं तु बहिरङ्गमेवेव्यर्थः॥ ९५॥ बन्धस्य स्थाभाविकत्वादिकं न सम्भवतीति मथमपादोक्तं स्थारयित।

प्रकारान्तरासस्मवादिविवेक एव बन्धः ॥ ९६ ॥ बन्धाऽव दुःखयागाच्यवन्धकारणम्। श्रेषं सुगमम्॥ ९६ ॥ ननु मुक्तोरपि कार्यतया विनाशापन्या पुनर्वन्धः स्थादिति तवादः।

# न मुक्तस्य पुनर्वश्वयोगेऽप्यनाद्यत्तिसुतेः। ९०।

भावकार्यस्थैव विनाशितया मेाचस्य नाशो नास्ति न स पुनरा-वतेत इति श्रुतेरित्यर्थः। श्रुपिशन्दः पूर्वस्वनेक्तार्थसमुख्ये॥ ९०॥

#### अपुरुषायेत्वमन्यया॥ ९ ८ ॥

श्रन्यथा मुत्तस्थापि पुनर्भन्ते प्रखयवदेव माचस्यापुरुषार्थत्वं पर-मपुरुषार्थत्वाभावे। वा स्थादित्यर्थः॥ ९८॥ श्रपुरुषार्थत्वे हेनुमारः।

#### ऋविशेषापत्तिरुभयोः ॥ ९८ ॥

भाविबन्धत्वषाम्येने।भयोर्मुक्तबद्धये।विश्वेषो न स्थात् । ततसा-पुरुषार्थत्वमित्यर्थः॥ ९८॥ नन्येवं बद्दमुक्तयोविश्वेषाभ्युपगमे नित्य-मुक्तत्वं कथमुच्यते तदार ।

मुत्तिरन्तरायध्वसीने परः॥ २०॥ बद्धमाणान्तरायस्य ध्वंबादितरिक्तः पदार्थीः न मितिरित्यर्थः। वयादि सभावयुक्तस्य स्फटिकस्य जपोपाधिनिमित्रं रक्तस्य शै-द्धावरकरूपं विवृत्तावं न तृ जवेषप्रानेन शिद्धां नम्हति जवा-पाये चात्पद्धते। तथैव सभावनिर्दृःसस्वाकाने वृत्तुपाधिकं दुःस प्रतिविनं तदावरकरूपं विवृत्तावं न तृ बुत्तुप्रधानेन दुःसं जायते तदपाये च नम्हतीति। चते नित्यमुक्तं चात्वा वन्यमीन्द्धीं तृ स्वावद्वारिकाविस्वविरोध इति॥ २०॥ नन्देवं वन्यमेष्ट्योर्मि-स्थान्वे मोद्यस्य पुरुषार्थनाप्रतिपादकत्रुत्वादिविरोध इत्याद्य।

#### तवाष्यविरोधः । २९।

तवायमरायधंगस्य मेराचालेऽपि पृष्ठवार्यत्वाविरोध द्रव्यर्थः। दुःखयोगिवियोगावेव दि पृष्ठचे कल्यितः न तु दुःखभोगोऽपि। भोगस्य मितिनक्षेण दुःखनन्त्र द्रव्यतः मितिनक्षेण दुःखन्त्र द्रव्यतः मितिनक्षेण दुःखन्त्र द्रव्यतः मितिनक्षेण दुःखन्त्र द्रव्यतः । ताद्रशस्य मेराची यथार्थं एवेति भावः॥ २९॥ नन्त्रन्तरायध्वंगातं चेन्मुक्तिन्तिर्दि अवणमावेणव तिसद्धः स्थात्। श्रद्धानमितवद्वकण्ठचानीक्रस्यनिद्विवदिति तवादः।

#### अधिकारिजेविचान्न नियमः । १२ ।

उत्तममध्यमाध्यमस्तिविधा ज्ञानाधिकारिणः। तेन श्रवणमाबाः नन्तरमेव मानस्याद्धात्कारः सर्वेषामिति न नियम द्रव्यर्थः। श्रतो मन्दाधिकारदेश्वाद्धिरोधनादीनां श्रवणमाबाद्धिनविद्यायन-द्यमं मानस्त्रानं नेत्यसम्। न तु श्रवणस्य ज्ञानजननासमर्था-दिति॥ २२॥ न केवतं श्रवणमावं ज्ञाने दृष्टकारणमन्यद्पीव्याद्य।

#### दाट्यायमुत्तरेषाम्॥ १३॥

श्रवणादुत्तरेषां मनननिद्ध्यायनादीनामन्तरायध्वं वस्यात्वनि-कत्वरूपदार्कीषं नियम इत्वनुषज्यते ॥ २३ ॥ उत्तराष्ट्रीव वाध-मान्याइ ।

#### खिरस्खनासनिति न नियमः । २४ ।

ज्यासने पद्मासनाहिनियमा नास्ति । यतः स्थिरं सुर्व च बत् तदेवारनमिषार्थः ॥ २८॥ मुखं राधनमार ।

# धानं निर्विषयं मनः। २५ ।

ञ्चलिक्ट्यं यहना:करणं भवति तहेव क्यानं वेशनिक्तकाल-निरोधक्य द्रवर्थः । एतवाधनलेन थानस वद्यमासला-दिति ॥ २५ ॥ ननु वागावागवाः पुरुषस्विकस्पात् कि वाजेने-व्यायक्त समाधने।

### ज्ञभववाव्यविशेषश्चेत्रीवमुपरागनिरोधादिशेषः ॥ २ 📢 ॥

उपरागनिरोधाद्द्रिमितिबिनापगमाद्यीगावस्थायामवामावस्था-ते। विशेषः पुरुषस्थिति विद्वान्तद्वार्थः। श्रेषं वास्थातपावम् ॥ २६॥ ननु निःसङ्गे कथमुपरागस्त्रवादः।

### निःसङ्गेऽप्युपरागोऽविवेकात् ॥ २०॥

नि:सङ्गे यद्यपि पारमाधिक उपरागी नास्ति तथापुपरात द्व अवनीति क्रत्वा प्रतिबिम एवापराग द्रति व्यवस्थिते उपराज-विवेकिभिरित्यर्थः ॥ २०॥ एतदेव विद्योति।

### जवास्फटिकयोरिव नापरागः किम्बिभमानः । १८ ।

यथा जवास्फटिकयोनीपरागः किन्तु जवाप्रतिविन्वकाषुपरा-गाभिमानमार्च रक्तः स्फटिक इति तथैव वृद्धिपुरुषयोने परागः। किन्तु बुद्धिमतिबिखवशाकुपरागाभिमाने।ऽविवेकवंशादित्यकः। श्व-त उपरागतुद्धातया द्वनिमितिनिम एव पुरुषोपराग इति सुबद्ध-पर्यविषतोऽर्थः। स एव च दुःखात्मक्षक्षेत्रपरामा दुःखनिष्टन्धाः-

#### ं श्वानधारवाभ्यासवैराम्यादिभिन्नन्निरोधः ॥ २६ ॥

चनाधिद्वारा धानं ये। गस्य कारणं धानस्य च कारणं धारणा तस्याच्य कारणमध्यापिञ्च क्षेत्रीयं वाधिनानुष्ठानमध्यापः स्थापि कारणं विषयवैराग्यं तस्यापि दे। घदर्शनयमनियमादिकः निति पातञ्जले कारणि कारणं विषयवैराग्यं तस्यापि दे। घपरागनिरोधो भविति विच्छिति । विच्छिति । विच्छिति । विच्छिति । विच्छिति ।

### जयविचेपयार्थाट्यायाचार्याः ॥ ३०॥

ध्यानादिना चित्तस्य निट्राह्नेः प्रमाणादिह्नेस निष्टत्या पुरुषस्यापि हत्त्युपरागनिरोधो भवति । विस्तिनरोधे प्रतिविद्य-स्थापि निरोधादिति पूर्वाचाया श्राद्धरित्यर्थः । यथा पतस्त्रवि-वैगास्वित्तहत्तिनिरोधस्तदा द्रष्टुः स्वरूपेऽवस्थानं हत्तिसारूप्यिन-तरवेति स्ववयेणैतदेवाद । तथा ।

> नित्यः वर्वक्रोा द्यात्मा बुद्धिपन्निधिमत्त्रया। यथा यथा भवेद्दुद्धिरात्मा तद्दिरेखने॥

इत्यादिस्मृतये। अयेनदाज्जरित । तदेवमसम्मद्भातये। बादेव मोचान्तरायध्वंस इति प्रचट्टकार्थः॥ ३०॥ ध्यानादे। गुहादि-स्थाननियमे। नास्तीत्याह।

#### न खाननियमिश्चनप्रसादात् ॥ ३९ ॥

चित्रप्रसादादेव ध्यानादिकम्। श्रातस्तव न गुहादिख्यानियमं इत्व्याः । शास्त्रे त्वात्मगिकाभिमायेणेवारप्यगिरिगृहादिख्यानं च्यागक्योदिष्टमिति। श्रात एव ब्रह्मस्त्रवमि। यवैकायता तवा-विश्वेषादिति॥ ३९॥ समाप्ता मेाचविचार इदानीं पुक्रवापरि-प्यामित्वाय जगत्कारणं विधारयति।

## प्रक्रतेराद्यापादानतान्येषां कार्यत्वश्रुतेः ॥ ३२ ॥

महराहीनां कार्यत्वश्रवणान् नेषां मूलकारणतथा प्रक्रतिः सिङ्ग्यतीत्वर्थः ॥ ३२॥ पुरुष एवापारानं भवतु नवाह ।

#### नित्यत्वेऽपि नाताना योग्यत्वाभावात् ॥ ३३॥

गुणवर्षं सिद्धालं चे।पारानये।ग्यता तथारभावात् पुरुषस्य नित्यत्वेऽपि ने।पारानत्वित्रवर्षः ॥ ३३ ॥ ननु बहुौः प्रजाः पुरुष्यात् सम्बद्धाः द्रव्यादिश्रुतेः पुरुषस्य कारणत्वावगमादिवर्तादिन् बादा श्रात्रयणीया द्रव्याश्रद्धातः ।

#### श्रुतिविरेधात्र कतकापसदस्यात्मनाभः । ३४॥

पुरुषकारणतायां ये ये पद्याः सम्भावितासे सर्वे श्रुतिविद्याः द्रस्वतस्वद्रश्युपमन्तृषां कृतार्किकाद्यधमानामात्मस्वरूपद्यामं म् भवतीत्वर्थः। एमेनात्मिन सुखदुःखादिगुणोपादानत्ववादिनेऽपि कृतार्किका एव तेषामप्यात्मययार्थद्यानं नास्तीत्ववमन्त्रथम्। श्रात्मकारणताश्रुतयस्य प्रक्तिणक्तिमदभेदेने।पासनाधी एव। श्रजाः मेकामित्यादिश्रुतिभिः प्रधानकारणतासिद्वेः। यदि चाकाणस्यान् भ्वाद्यधिष्ठानकारणतावदात्मनः कारणत्वमुच्यते तदा तद्य निराष्कुनः परिणामस्वैव प्रतिषेधादिति॥ १४॥ स्थावरजङ्गमादिषु

ष्टियादीनानेव कारक्ववर्यनाम् वयं महातेः सर्वेशपादानलं नवारः।

# पारम्पर्देऽपि प्रधानानुहत्तिरखुवत् । ३५ ॥

खावराहिषु परम्परवा कारणावेऽपि तेषु प्रधानस्थानुमानाः कृपादानस्वनचनम्। यथाद्भुरादिद्वारकावेऽपि स्थावरादिषु पार्षिः वाद्मखूनानन्गमादुपादानस्वनिसर्षः ॥ ३५ ॥ वनन्यावेन प्रक्रतेः स्थापकावे प्रमाणमादः।

# सर्वन कार्यदर्शनाद्विभुत्वम् ॥ ३६ ॥

श्रवावस्त्रया सर्वेत विकारहर्शनात् प्रधानस्य विभुत्वम्। यथा-णोर्षेटादिव्यापित्वनिष्यर्थः। एतश्र प्रागेव व्यास्थातम्। ६६॥ ननु परिस्क्रित्तत्वेऽपि यत्र कार्यमुत्पद्यते तत्र गच्छतीति वक्तव्यं तत्राष्ट्र।

#### ्र मित्रोगेऽपाद्यकारयतादानिरयुवत् । ३७॥

गित्वीकारेऽपि परिच्छित्ततया मूलकारणत्वाभावः पार्थिवा-द्मणुद्दणनेनेव्यमः। अथवेत्यं व्याख्येवम्। नन् विगुणात्मकप्रधा-नखाव्योऽत्यसंवागायं अतिस्तृतिषु क्रिया च्याभाव्या सूयते क्रिया-वश्चाच तन्तृदिदृद्दानोन मूलकारणत्वाभाव द्रत्याग्रञ्ज परि-इरति। गतियोगेऽप्याद्यकारणताचानिरणुवत्। गतिः क्रिया तक्षचेऽपि मूलकारणताया अद्यानिर्यया वैशेषिकमते पार्षिवाद्य-खूनामित्ययः॥ ६०॥ नन् प्रथिवादीनां नवानामेव द्रवाणां दर्शनात् कथं प्रथिवीत्यादिश्वृत्यं प्रधानाच्यं द्रव्यं घटेत। न च प्रधानं द्रव्यमेव मास्त्विति वाच्यम्। संयोगविभागपरिचानादि-भिद्रवाद्यसिद्वेरिति तवाद्य।

#### प्रसिद्धाधिकां प्रधानस्य न निवनः । ३८॥

मसिद्वनवद्वाधिकामेव प्रधानस्थाते। नवैव द्रव्याणीति न नियम द्रव्यर्थः। षष्टानामेव कार्यत्वश्रवणं चाव तर्के द्रति भावः ॥ ६ ८ ॥ कि सम्बादया गुणा एव प्रक्वतिरयवा गुणवयक्षपद्ववाव-याधारभूता प्रक्वतिरिति संग्रवेऽवधारयति।

### सस्वादीनामतह्रमेलं तद्रुपत्वात् । ३८ ।

सम्वादिगुणानां प्रक्वातिभन्नं नास्ति प्रक्वातिस्वरूपत्वादित्यर्थः।
यद्यपि श्रुतिस्वृतिस्वभयमेद श्रूयते तथापि तर्कतः स्वरूपत्वमेवावधायते न तु भनेत्वम्। तथादि। सम्वादिवयं कि प्रक्वतेः कार्यक्षेणो
धर्माऽथवाकाशस्य वायुवत् वंयोगमान्नेण नित्य एव धर्मः स्यात्।
श्राद्ये एकस्या एव प्रक्वतेद्रैयान्तरसङ्गं विना विचित्रगुणनयोत्पन्यसस्मवः। दृष्टविद्वक्वर्यनानोचित्यं च। श्रम्ये निष्येभ्य एव सम्वादिभ्योऽत्योऽत्यसङ्गेन विचित्रसक्वकार्योपपन्ता तदितिरिक्तप्रक्वतिकस्यनावैदर्ध्यमिति सम्वादीनां प्रक्वतिकार्यत्वादिवस्तनानि चांश्वतः
प्रकाशदिकार्योपदितत्वाभित्यक्ष्यादिकमेव वेषध्यन्ति। यथा
प्रस्थितीते द्वीपोत्पित्तिनिति। १९॥ प्रधानप्रदृत्तेः प्रयोजनमवधारयति निष्ययोजनप्रदृत्यभ्युपगमे मोद्यानुपपन्तिरिति।

### खनुपभागेऽपि पुमर्थं स्टिष्टः प्रधानसीष्ट्रजङ्गम-वस्त्रवत् ॥ ४०॥

द्धतीयाध्यायस्थे प्रधानस्तिः परार्थेत्यादिस्तते व्याख्यातिमदम् ॥ ४०॥ विचितस्ति निमिनकारणमाइ।

# कर्मवैचित्यात् सृष्टिवैचित्यम् ॥ ४९ ॥ कर्म धर्माधर्मा सुगममन्यत् ॥ ४९ ॥ मनु भवत् प्रधानात्

पश्चिम प्रत्यस्तु बद्यात्। न ग्रोकसात् कारणादिकङ्गेकार्यद्वयं

#### साम्यवैषम्याभ्यां कार्यद्वयम् ॥ ४२ ॥

वसादिगुणवयं प्रधानं तेषां चवैषम्यं गूनातिरिक्तभावेन संइ-ननं तदभावः साम्यं ताभ्यां हेतुभ्यामेकसादिव स्विप्रखयरूपं विद्वकार्यद्वयं भवतीत्वर्थः। स्वितिन्तु स्वित्रभ्ये प्रविष्टेत्वास्येन तक्कारणत्वं प्रधानस्य न प्रयिग्वत्तरितम्॥ ४२॥ नन् प्रधानस्य स्विसाभाव्याज्ज्ञानोत्तरमपि संसारः स्यात् तवादः।

# विमुक्तवीधाम स्टिष्टः प्रधानस्य खोकवत्॥ ४३॥

विमुक्ततया पुरुषसाचात्वाराह्वतोः यथानस्य तत्पुरुषाधं पुनः
स्टिने भवति। क्वतार्थत्वात्। लोकवत्। यथा लेका समात्वादयो राज्ञीऽधं सम्पाद्य क्वतार्थाः सन्ते न पुना राजाधं प्रवर्तन्ते
तथैव प्रधानमित्वर्थः। विमुक्तमे।चार्थं हि प्रधानप्रकृतिरित्युक्तम्।
स च ज्ञानान्निष्यम् इति भावः॥ ४६॥ ननु प्रधानस्य स्थ्यप्ररमे। नान्ति। स्रज्ञानां संसारदर्शनात्। तथा च प्रधानस्य म्रा

# नान्यापसपणिऽपि मुक्तोपभागा निमित्ताभा-वात्॥ ४४॥

कार्यकारणसङ्घातादिस्द्यान्यान् प्रति प्रधानस्थापसपेणेऽपि न मृत्तस्थापभागा भवति । निमित्ताभावात् । उपभागे निमित्तानां स्थापाधिसंयागविश्येषतत्कारणाविवेकादीनामभावादित्यर्थः । इद-मेव हि मृत्तां प्रति प्रधानस्वयुपरमा यत् तद्वीगहेतोः स्थापाधिपरि-णामविश्येषस्य जन्मास्यस्थानुत्पादनमिति॥ ४४॥ नन्त्रिं स्वस्था तदा घटेत यहि पुरुषवज्ञत्वं खात् तदेव त्वाकाद्वेतत्रुतिवाधितः मित्वाशङ्कादः।

#### 🕝 पुरुषबद्धलं व्यवस्थातः । ४५ ।

ये तदिदुरस्तासी भवन्त्ययेतरे दुःखमेवापियनीत्वादिशुक्ताः बन्धमेशचयवस्थात एव पुरुषवज्ञत्वं विज्ञृतीत्वर्षः ॥ ॥ ॥ ननूः पाधिभेदाद्वन्धमेशचयवस्था स्थात् तवारः ।

# उपाधिस्रेत् तिबद्धाः पुनद्धितम्। ४ ६ ।

उपाधिस्तेत् सीक्रियते तद्युंपाधिसिङ्ग्वैय पुनरद्वैतभद्ग द्रव्यर्थः। वज्जुतन्तूपाधिभेदेऽपि व्यवस्था न सम्भवतीति प्रथमाध्याय यव प्रपश्चितम्॥ ४६॥ ननूपाधियोऽप्याविद्यका दति न तैरद्वैतभद्ग द्रव्याशङ्कायामारः।

# 🍦 ु द्वास्थामपि प्रमाणविरोधः ॥ ४०॥

पुरुचीऽविद्येति दाभ्यामयङ्गीक्षताभ्यामद्वेतप्रमाणसः त्रुतेविरो-चत्त्वदवस्य एवेत्यर्थः॥ ४०॥ त्रपरमपि दूषणद्वयमारः।

# द्याभ्यामप्यविरोधान्न पूर्वमुत्तरं च साधकाभा-वात्॥ ४८॥

दाश्यामण्डु किताश्यां हेतुश्यां पूर्वं पूर्वेषच्या भवतां न घटते।
श्रासाभिरिप प्रकृतिः पुरुषच्येति द्वयारेवाङ्गीकारात्। विकारस्यानित्यतया वाचारस्याणमावताया श्रासाभिरिप कृतात्। ननु
पुरुषनानात्वचीकारात् प्रकृतेनित्यत्वचीकाराचास्येवासादिरोध
द्वाष्ट्या दूषणान्तरमाद । उत्तरं चेत्यादिना। श्रद्धतवादिनामुत्तरं चिद्वान्त्यः न घटते। श्रासामाधकामाणस्याभावात्।

तर्ष्णीकारे च तेनेवाद्विनद्यानिरिति जितं नैरात्रयवाहिभिरिवर्षः
॥ ४ = ॥ नन् समकाशनयात्रा सेत्यति नवादः।

#### प्रकाशतकात्मिही कर्मकटेविरोधः । ४८ ॥

चैतन्यरूपमकाशतस्वितन्यसिद्धां कर्मकर्टिवरोध रत्यर्थः । मका-श्रमकाश्वनन्ये चि मकाशनमाने।कादिषु इष्टं खस्य सास्तात् स्वसिन् सन्यस्य विवद्ग इति । श्रसान्यते तु बृद्धिष्टत्यास्त्रममाणा-ष्ट्रीकारात् तद्द्वारा प्रतिवित्तरूपस्य सस्य विनक्षये सिद्धान् सन्यते। घटते । यथा सर्वे अनद्दारा प्रतिवित्तरूपस्यसम्बद्धाः श्री भावः । श्राकानः समकाशत्वश्रतिस्त्वनन्योपाधिकप्रकाशादिपरा विश्वा । ४८ । ननु नास्ति कर्मकर्टिवरोधः स्वित्रमकाश्रधमेद्दारा सस्य समन्यसम्यानात् । यथा वैश्विकाणां सनिष्ठश्वानद्वारा सस्य स्वयं विषय इति तनात्त्व ।

# जडव्यावृत्ती जडं प्रकाशयति चिद्रूपः ॥ ५०॥

चेतने प्रकाशक्षपधर्मः स्वर्धादिष्विव नास्ति किन्तु चित्रस्क्षप एव पदार्थी जन्दं प्रकाश्यवित । यते । जन्दवाहिनमानेण चिदित्युच्यते न तु जन्दिवन्नचणधर्मवन्त्रयेव्यर्थः । अत एव निर्धर्मतया स स्था नेति नेतीत्वेव श्रुत्योपदिश्यते न तु विधिमुखतयेति । तथा च स्नृति-र्पा ।

दूरं तरिति निर्देषुं गुक्णापि न शकते।

द्रित । जडवाहमाविति पाठेऽपि हेता समन्यायमेवार्थः । श्व-श्चिश्च स्त्रे जडमेव प्रकाश्यित चिद्रुपा नत्वात्मानिति नार्थः । तथा स्ति हि तस्याञ्चेयत्वेन साधकाभावरूपं बाधकं परेषूपन्या-सानर्षम् । खस्यापि तुल्यन्यायत्वादिति ॥ ५ ० ॥ नन्नेवं प्रमाणाद्य-नुरेश्चेन हैत्रसिद्वावद्वेतस्रुतेः का गतिस्त्रवाह ।

### न जुतिविरोधे रागियां वैराम्याव तिसक्षे: । ५९।

श्रद्धितश्रुनिविरोधस्तु नास्ति रागिणां पुरुषानिरिक्ते वैराग्या-येव श्रुतिभिरद्वेतवाधनात्। पुरुषज्ञान इव द्वेताभावज्ञाने सत-ज्जपालानारात्रवाणात्। तच वराग्यं सहद्वेतेनेवापपद्यते सर्वं प कूट खालिम वर्षः। जात एव जुतिरिप सरद्वेतमेव हान्देश्ये ग्रात-पादिनवतीति भावः॥ ५९॥ न केवलमुझयुक्तीवाद्विनवादिनी देखा त्रपित् जगदगवाताद्यादकप्रमाणाभावेनापीवाद ।

#### जगत्ववनदृष्टकार्यजन्यवाद्वाधकाभावात् ॥ ५ १ ॥

निट्रारिदेशवदुष्टानः करणादिजन्यत्वेन स्वाप्तविषयश्रञ्जयीति-मादीनामसळालं लेको हष्टं तच महदादिमपच्चे नास्ति। तस्कार-षास्य मञ्जानेर्दिरप्यमभेनुद्वेत्यादुष्टत्वात्। वथापूर्वमकस्वयदित्यादिः श्रवणात्। नमु नेष्ठ नानास्ति किञ्चमेत्वादिशुत्वा वाधितत्वेना-विद्यादिनामा कंचनानादिदीषः कलानीयस्त्रवाह । बाधकाभावा-दिति। अयं भावः। नेद नानात्ति विश्वनेद्यादित्रुत्तवी याः परैः प्रपञ्चबाधकतयाभिष्रेयन्ते ताः प्रकरणानुसारेण विभागादिप्रति-चे धिका एव न तु प्रपञ्चात्यनातुच्छतापराः । चस्यापि वाधापन्या खार्थासाधकत्वमसङ्गात्। न दि सप्तकानीनशब्दस्य बाधे तज्ज्ञापिः नेाऽप्यर्थः पुनर्ने चन्द्रिम् इति। तद्मादात्माविचातकतया श्रुतयो न प्रपञ्चखात्वनावाधपरा इति। तव नेइ नानास्ति किञ्चनेत्वाः दिश्रुतेब्रह्मविभन्नं किमपि नास्तीव्यर्थः। सर्वे समाप्तीवि नते।ऽसि सर्वे इत्यादिस्मृत्येकवाक्यान्। वाचारक्यणं विकारा नामधेयं स्वत्तिकेत्रीव संस्वतित्वादिश्रुतेस्तु नित्वतारूपपारमाधिकसमाविर-द्दे। श्रन्यया स्वनिकादष्टामायिद्धेः। न दि बाके स्वनिका-विकाराणामत्वनातुच्छलं चिड्वं भेन इष्टान्तता खादिति। C 2

#### न निरोधो न चोत्पत्तिनै बद्दो न च साधकः। न नुमुद्धनै वै मुक्त इत्येचा परमार्थना।

द्वाहित्रुतेस्वाक्षातिरित्तस्य बृट्खिनिक्यतारूपातिपरमार्थस-नाविरहे। इथः । विद्याताना निरोधाद्यभावे। इथः । खन्ययेता-द्वाद्यमानस्य मेखिपलकत्वप्रतिपादनविरोधात् । न हि मेखो निक्येति प्रतिपाद्य मेखिस्य फलत्वमप्रमन्तः प्रतिपाद्यतीति । याखाक्षेत्रस्त्रुतयस्तास्तु प्रथमाध्याय एव व्यास्थाताः । ब्रह्मभी-मांसाभाष्ये चैता अन्याख त्रुतयोऽद्याभिवीस्थाता इति दिक् ॥ ५२॥ न केवलं वर्तमानद्यायामेव प्रपद्यः सन्नपितु सदैवेत्याइ ।

#### प्रकारान्तरासम्भवात् सदुत्यन्ति: । ५३ ॥

पूर्वे। ऋयुक्तिभिरसदुत्पादाधस्थानात् स्वत्त्वारूपेण सदेवे। त्यद्वाते-ऽभिव्यक्तं भवतीत्वर्थः ॥ ५ ॥ कर्द्यत्वभोक्तृत्ववे विविधकरण्येऽपि व्यवक्तामुपपादयति स्वताभ्याम् ।

#### बाइक्कारः कर्ता न पुरुषः। ५४॥

श्रीभगानष्टिक्तमनाः करणमञ्जारः स एव क्षितिमान् । श्रीभन्नाने। नाने। नाने। नाने। नाने। प्रदेश प्रविद्यानिक्षान् । न तु पुरुषोऽपरिषामित्वा-दिल्लार्थः । पूर्वं च धर्मादिकं बुद्धिरिति बदुक्तं तदेकस्यैवानाः करणस्य व्यक्तिमावभेदाश्येन ॥ ५ ॥

# चिदवसाना भुक्तिसलर्मार्जितलात्। ५५ ।

श्रद्धारस्य कटेलेऽपि भेगासिक्येद पर्यवसको भवति। श्रद्धाः रस्य संदत्तिन परार्थत्वात्। नन्वेदमन्यनिष्ठकर्मणान्यस्य भेगो पुरुषविश्रेषनियमे। नस्यात् तवादः। तक्षकीर्जितत्वादिति। श्रद्ध-द्वारेषासिद्धातं तस्यास्थितो यत् कर्म तज्जन्यत्वाद्वोगस्थेत्वर्षः। तथा । यो उच्चारे। यं पुरुषमाहायाचेतने उदं नमेति हिनं करोति रख्याच्चारस्य कर्न तस्यात्मन उच्यते। तेनेव च कर्मषा तवात्मनि वेरगे उज्यंत इति नाति प्रवृत्त इत्याध्यः॥ ५५॥ ब्रह्मसे कान्मगति-भिनास्ति निष्कृतिरिति पूर्वे तो कारणं दश्यति।

## चऋादिखोकेऽप्याद्यतिनिमत्त्रचन्नातात् ॥ ५ ६ ॥

निमित्तमविवेशकभादिकम्। सुगममन्यत्। ५६॥ नन् तत्त-खोकवासिजने।परेशादनाइतिः स्थात् तवादः।

### काकस नापदेशात् सिद्धिः पूर्ववत् । ५०।

यथा पूर्वस्य मनुष्यके कस्योपदेशमानात्त विद्विष्ठां मनिष्यत्तिरेवं तत्त्व के कस्योपदेशमानात् तद्गतानां ज्ञाननिष्यत्तिने निय-मेन भवतीत्वर्थः ॥ ५०॥ नन्तेवं ब्रह्मके कार्नाष्ट्रतिरिति श्रुतेः का गतिस्त्र नाष्ट्र।

पारम्पर्थेण तिसद्धी विमृक्तिश्रुति: ॥ ५ द ॥

बह्मनेकादिगतानां श्रवणमननादिपरम्परया पायशे श्रानविद्दी सक्यां विमृक्तिश्रवणम्। न तु साल्लाद्वितमावेणेल्यर्थः।

पाविकत्वाद्व्यनेकादिशेष इति॥ ५ द ॥ परिपूर्णतेश्वात्मने।

गतिश्रुतिमुपपादयति।

गतिश्रुतेश्व व्यापकत्वेऽप्युपाधिये।गाङ्गागदेशकास-साभा व्यामवत् ॥ ५ ६॥

वापकत्वेऽप्याताने। गितित्रवणानुरोधेन भागदेशस्य कासव-शासाभः विद्याति। व्यानवदुपाधियोगेनेत्यर्थः। यथा साकाशस्य पूर्णतेऽपि देशविश्वेषमतिर्घटाद्युपाधिवागास्यविष्ट्यते तस्वैवेति। तमा च सुतिः।

#### । राष्ट्राप्रवचनभाष्यम् ।

#### घटचं हतनाकार्य नीयमाने घटे यका। घटो नीयेत नाकार्य तक्कीया नभाषमः ।

इति । ५ ८ ॥ भोजुरिष्ठामाङ्गोगायतननिर्माणनिति वहुत्रं तत् प्रपञ्चवति स्वाभ्याम्।

# सनिधिष्ठितस्य पूरिभावप्रसङ्गात्र तिसिद्धिः । ई ० ।

भीक्रनिधिष्ठितस्य शुक्राहेः पूर्तिभावप्रसङ्गात्तः पूर्वेक्तिभोगायतन-विद्विरित्यर्थः ॥ ६०॥ नन्विधिष्ठानं विनैवाहस्दारा भेक्तिभ्याः भोगायतनिर्माणं भवतु तदासः

### **बर**ष्टदारा चेट्सम्बद्ध्य तट्समावाक्यादिव-ट्युरे॥ <sup>६</sup>९॥

युकादै। वाचाद्यमञ्ज्ञसाहष्टस्य यरीरादिनिर्माणे भोकृद्वारत्वायस्थाद्वीजायमञ्ज्ञानां जलादीनामजुरोत्पत्ती कर्षकादिदारत्ववदिव्यर्थः। यकः खात्रयर्थयोग्रयस्थेनेवाहष्टस्यन्यः शुक्रादिषु
वक्तसः। तथा च विद्वनदृष्टवद्दाव्यर्थयेग्रयस्थेनेवाहष्टस्यन्यः शुक्रादिषु
वक्तसः। तथा च विद्वनदृष्टवद्दाव्यर्थयेग्रयस्येणाधिष्ठानस्य भेगोपत्ररयनिर्माणकेतृत्वनिति आवः ॥ ६९॥ वैद्येषिकादिनयेनादृष्टस्य वस्यन्यदकत्यावानेग्रिधिष्ठाद्यसं स्वापितम्। स्विश्वन्यने त्वदृष्टादीनामात्मधर्मत्वाभावात् तद्द्वारा भोक्तुकेतृत्वमेव म सम्भवतीव्यादः।

# निग्णलात् तदसमावाद पद्मार धर्मा होते। १२॥

भे तिर्मुणतिनादद्यासमाया नादद्वारकतम्। दि सद्या-देने द्वद्याद्ये (द्वारस्यान्तः करणनानान्यस्य अने द्वार्यः । तथा पासानाते द्वारमे द्वेष संवेशमादेष नान्यस्य भे तिर्मुर भिष्ठानं विद्युतीति भावः॥ ६२॥ ननु चेत् पुरुषे स्वापकार्याद् वाखाग्रश्नामक्य श्रमचा कव्यितस्य प । भागोः जीवः च विश्वेयः च चानक्याय कल्यते ॥

द्दितः श्रुतिप्रतिपादितं जीवपरिष्क्तिस्त्वमनुपपद्मम्। तथेश्वर-प्रतिषेषात् पुरुषाणां चैकक्ष्याच्जीवातापरतास्त्रविभागे।ऽपि शा-स्त्रीयोऽनुपपत्र द्दि। तानिमामाश्रद्धां परिदृतुमादः।

#### विशिष्ट्य जीवलमन्यव्यतिरेकात् । ई ३ ।

नीवन प्राण्यारणयोरिति युत्पन्या जीवलं प्राणिलं तद्याद्य-द्वारिविष्यपुरुषस्य धर्मे। न तु केवलपुरुषस्य । कृतः। श्रम्यवयितः रेकात्। श्रद्धारवतामेव सामस्यातिश्यमाणधारणयोर्श्यनात्। तच्चृत्यानां च चिन्नष्टिनिरोधस्यैव दर्शनात्। प्रव्वनिदेत्रागोत्या-दकस्यादद्धारस्याभावादित्यर्थः । तथाचान्तः करणोपाधिकं जी-वस्य परिच्छित्रत्वं परमात्यास्थात् केवलपुरुषाद्विद्यत्वं चेति भावः । श्रनेन स्रवेण विशिष्टस्य मेत्रत्वं या त्यमद्यम्ययमेश्यरस्यं वा नीत्रम्। साच्यात्वारहपस्य भेगस्यादद्धारधमेत्वाभावात्। त्यन-द्यमिपुरस्कारेण विवेकानुपपनिस्य । विन्तु।

> यदा त्वभेदविज्ञानं जीवासापरमातानेः। भवेत् तदा मुनिश्रेष्ठाः पाश्चिद्दे भविष्यति ॥ श्रात्मानं द्विविधं प्राज्ञः परापरविभेदतः। परस्तु निर्गृषाः प्राप्तः श्रहक्कारयुताऽपरः॥

द्रवादिवाकायतोत्तो जीवाकापरमाकाविभाग एव प्रदर्भितः। तव जीवतायामक्ष्माद चपलकायमेकेति॥ ६३ ६ इहानीं महदः इक्कर्रकाः कार्यभेदं मितिप्पादिव मुदादाकक्ष्मारकाकेनार ।

## चड्द्वारकविधीना कार्यसिद्धिनैश्वराधीना प्रमाखा-भावात्॥ ई४॥

श्रद्धारक्षे यः कर्ता तद्धीनेव कार्यसिद्धः स्ष्टिनंद्धार-निष्यत्तिभवति । ताद्वश्रवस्थादद्धारकार्यस्वात् । श्रनद्दक्कृतेषु तस्यामस्थाद्श्वेनात्। न तु वैश्वेषिकाद्युक्तानस्द्धुत्तपरमेश्वराधीना । श्रनद्द्धुतस्वष्टृत्वे नित्येश्वरे च प्रमाणाभावादित्यर्थः । श्रदं बद्ध स्था प्रजायेथेति द्यद्दद्धारपूर्विकेव स्रष्टिः श्रूयते तवादंश्वद्स्थानु-करणमावत्वे प्रमाणाभाव द्दति । श्रनेन स्ववेणादद्धारोपाधिकं बद्धाद्द्योः स्रष्टिनंद्दारकर्द्यतं श्रुतिस्वृतिसिद्धमि प्रतिपादितम् ॥ ६४॥ ननु भवत्वद्दद्धारोऽन्येषां कर्तादद्धारस्य तु कः कर्ता तवाद ।

# ब्रद्दष्टोङ्कृतिवत् समानतम् ॥ ६५ ॥

यथा सर्गादिषु प्रक्रितिचोभककर्माभियक्तिः कार्वविश्वेषमाना-द्ववित तदुद्वोधककर्माम्तरस्य कस्पनेऽनवस्थापसङ्गात् तथैवाद-द्वारः कार्बमाननिमित्तादेव जायते न तु तस्यापि कर्वन्तरमस्त्रीति समानत्वमावयोरित्यर्थः॥ ६५ ॥

#### महतोऽन्यत् ॥ ६६ ॥

श्रद्धारकार्यात् स्थ्यादेर्यद्यात् पालनादिकं तत्माद्यम् वाज्ञ-वित । विशुद्धमस्त्रतयाभिमानरागाद्यभावेन परानुग्रदमानम्बो-जनकत्वादित्यर्थः। श्रमेन च स्वत्रेण मद्यमस्वोपाधिकं विष्णोः पालकत्वनुपपादितम्। मद्यमस्वोपाधिकत्वात् तु विष्णुमद्दान् प्रमेश्वरे ब्रह्मोति चगीयते तदुक्तम्।

यदाञ्जवीषुरेवाखां विश्वं तत्राष्ट्रात्मकम् । इति । श्रव शास्त्रे कारणब्रह्म तु पुरुषसामान्यं निर्मृणमेवेखाने । ई स्वरानभ्युपगमात्। तत्र च कारणशब्दः खश्चक्तिग्रहास्युपाधिके। वा निमित्तकारणतापरे। वा पुरुषार्थस्य ग्रहातिप्रवर्तकत्वादिति मन्तव्यम् ॥ ६६ ॥ श्रविवेकनिमित्तकः ग्रहातिपुरुषयोभीग्यभे।कृ-भाव इति ग्रागुक्तम्। तत्राविवेक एव किञ्चिमित्तक इत्याकाञ्चाया-मिववेकधाराकत्यनेऽनवस्थापित्तित्याशङ्कायाः ग्रामाणिकत्वेन प-रिहारः वर्षवादिसाधारण इत्याह ।

# कर्मनिमतः प्रक्ततेः खखामिभावे। प्रयनादिबी-जाकुरवत्॥ ६०॥

येषां सङ्क्ष्मिकदेशिनां प्रक्षतेः पुरुषस्य च बस्नामिभावे। भेरम्भेत्रमुभावः कर्मनिमित्तकस्तन्यतेऽपि स प्रवादक्षेपेषानादिरेव। बीजाक्षुरवत् प्रामाणिकत्वादित्यर्थः। श्राकस्मिकत्वे मुक्तस्यापि पुन-भेरागापनेरिति ॥ ६०॥ श्रीववेकनिमित्तकत्वमतेऽप्येतदनादित्वं समानिम्याह।

#### स्वविकेनिमित्ते। वा पञ्चिश्वसः॥ ६८॥

श्रविवेकनिमित्तो वा खखानिभाव इति पञ्चशिख श्राह।
तन्मतेऽप्यनादिरित्यर्थः। एतदेव खमतं प्रागुत्तालात्। श्रविवेकश्व
प्रखयेऽपि कर्मवदेवास्ति वासनारूपेणिति। विवेकपागभावोऽविवेक
इति मते तु बीजाङ्करवदनादित्वं न घटते। श्रखण्डमागभावस्थैवार्षिखभागहेतुत्वादिति॥ ६ प्र॥

# लिङ्गगरीरनिमित्तक इति सनन्दनाचार्यः ॥ ६८॥

सनन्दनाचार्यस्तु जिङ्गश्ररीरनिमित्तकः प्रक्षतिपुरुषयोभीग्यभान मृभाव इत्याद्त । जिङ्गश्ररीरदारैव भागादिति । तन्मतेऽप्यनादिः स इत्यर्थः । यद्यपि प्रजये जिङ्गश्ररीरं नास्ति तथापि तत्कारण-मविवेककर्मादिकं पूर्वसर्गीयजिङ्गश्ररीरजन्यमस्ति तद्द्वारा बीजा- द्भरतुद्धालं समामिभाविष्णग्रदीरवे।रित्वाशवः ॥ ६८ ॥ स्थासः वास्त्राविम्पवंदरति ।

#### यद्दा तद्दा तदुच्छित्तिः पुरुषार्थसदुच्छितिः पुरु-षार्थः ॥ ७०॥

कर्मनिमिन् वाविवेकादिनिमिन् वा अधतु मक्कतिपुक्षयोः भीग्यभाक्षभावः सर्वभाष्यनादित्रया दुब्ब्हेस्स्य तस्योष्क्रेदः परमः पुक्षार्थं इत्यर्थः। तदेतदादे प्रतिचातं विविधदः खास्यन्तिष्ठन्तिः पुकः वार्थं उच्यते तव दःखमावनिष्ठनिदिति क्यं तविक्तस्यावापसंदार इति चेत्र। शब्दभेदेऽपर्योभेदात्। सुखं दि तावदःखपचे निच्चिन्नः मिति सुखभागोऽपि दुःखभाग एव दुःखभागोऽपि प्रतिविक्तक्षेण पुक्षे दुःखसनन्य एव खता नित्यनिर्दुःखल्वेन च प्रथमस्त्रवेऽपि प्रतिविक्तक्षेणीव दुःखनिष्ठनिर्विच्चित्रतेत्वेक एवार्थं उपक्रमे।पसंदार्वेश

> शास्त्रमुखार्थविसारसम्बाखेऽनुक्तपूरणैः। षष्टाध्याये कृतः पञ्चादाक्यार्थञ्चोपसंद्धृतः॥

तिद्दं सङ्क्षाशास्त्रं किपिनमूर्वे। भगवानाइ विष्णुरिक्षक्षेशकः हिताय प्रकाशितवान् यत् तत्र वेदान्तिवृवः किष्णुराहः। सङ्क्षाः प्रणेता किपिना न विष्णुः। किन्त्वम्यवतारः किपनानारम्।

श्राः च कपिले नाम साङ्ख्यशास्त्रमवर्तकः । इति स्मृतेरिति । तस्त्रोकव्यामे इनमानम् । यतन्त्रे जन्मलेकिऽस्मिन् मुमुस्तूषां दुराश्यसत्। मसङ्ख्यायाय तस्त्रानां सस्त्रतायासादर्शनम् ॥ ॥ षष्ठाऽध्यायः ७० स्रवम् ॥

988

द्रत्यादिसृतिषु विष्यवनारस्य देवक्रतिपुवस्यैव वाङ्ग्वोपदेषृत्वाः वगमात्। कपिषदयकस्यनागौरवाद्य। तद चाग्निसन्देाऽग्न्यास्यः सक्त्यावेद्यादेव प्रयुक्तः। यथा

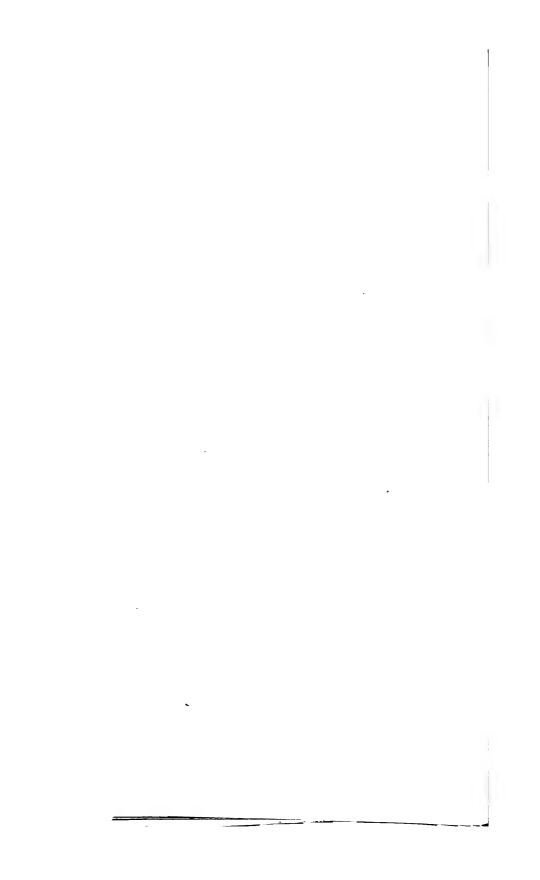
कालार्राप लेकचयलम् महद्भः।

द्रतित्रीक्षण्यवाक्ये कालशक्तावेशाहेव कालशब्दः। श्रन्थणा विश्वरूपप्रदर्शकक्षण्यसापि विष्यववतारक्षणाद्वीदापनेरिति दिक्।

चाङ्क्यकुद्धाः समापूर्वे वेदान्तमधितास्त्रतेः।
कपिलिक्षानयज्ञस्वज्ञीनाप्याययम् पुरा ॥
तद्वचःत्रङ्वया तिस्तान् गुरा च स्थिरभावतः।
तत्राचादलवेमेदं तद्धास्त्रं विद्यतं मया॥

र्ता श्रीविद्यानभिद्यविर्विते कापिन्नसङ्ख्यायवनस्य भाष्ये नद्याध्यायः वष्टः॥

॥ इति साङ्घ्यापवचनभाव्यं समाप्तम्॥



# ॥ साङ्घ्यप्रवचनस्वतद्वाय्ययेः पाठान्तरस्वीपवम्।

#### 7. Y.

- ९ ६ -रामीन् इत्यस्य स्थाने -राम इति।
- ९ ९ भाव्यन जार्कवन् इत्यस्य स्थाने भान् सिंख अर्थन्ति ।
- २ ४ निषेणासात् इत्यस्य स्थाने निषेणासान् इति बरः। २ ९७ ने भयारिष दुर्घटं प्रामाण्य- इत्यस्य स्थाने ने भयारेव
  - दुर्घटं च प्रामाप्य-इति वर:।
- ३ ७ -विश्वस्थैव द्रायस्य स्थाने -च्रस्थैव द्राति वरः।
- ३ २ इ व्याव हारिकपारमार्थिक- इत्यस्य स्थाने -व्यव हारपर-मार्थ- इति।
- ४ ५ व्यावद्दारिकपारमाथिकभावे। भवति द्रव्यस्य स्थाने व्यवद्वारपरमार्थेनैव व्यवस्था सन्धावित द्रति।
- ४ ८ मनुवादली चित्वात् इत्यस्य स्थाने मनुवादी चित्वात् इति ।
- ४ ९५ वः दूखस्य स्थाने ते दूति।
- ५ ७ वज इत्यस्य स्थाने वजेत् इति।
- ६ इ देख इत्यस्य स्थाने देखा इति।
- ६ ९ ६ पूर्वं वेदमयार्थतः इत्यस्य स्थाने पूर्वेवेदमकाशकम् इति।

#### । पाठाकारस्वीपवम् ।

- V. V.
- ६ २६ दर्शयक्षोक- रखस्य स्थाने प्रदर्श लोक- रति वरः।
- ७ ४ जगते। (यस इत्यस साने जगते।(यब इति ।
- ७ २२ प्रवर्षेणाखां इत्यस्य स्थाने प्रवर्षेणाभ्यां इति ।
- ७ २ ४ प्रतिषिद्वसीवेश्वर- इत्यस्य स्ताने प्रतिषिद्वस्यीत्रवर-इति वरः।
- ८ १७ बाष्ट्रारमं रूबस्य फाने बास्तारसानपि दुति ।
- ८ १८ भावः इत्यस्य खाने विभागः इति वरः।
- ११ १ तदाकारानुरोधात् इत्यस्य स्थाने तदाकारानुरोधी इति।
- १९ ५ इक्सभानमुच्यते इत्यस्य स्वाने इस्तमानमुच्यते इति ।
- ९९ प्रतिसंचिइपेणे रत्यद्य खाने एतिसन् दर्पेणे रति।
- १९ ९७ तद्वीग एव खतः पुरुषार्थेलं यातीति इत्यव तद्वीग एव इति वरः।
- १२ १ निव्नमेऽय- इत्वाख खाने निव्नमेरय- इति। पाठी-ऽयमनिवद्गमदारेवनवीननामेः जिभवकातविभविष्यपि मि-वति।
- ९२ १ दुःखे निवने द्रव्यस्य खाने दुःखनिवनेः द्रति। सूत्रे बञ्चन्तपाठे बीक्ततेऽयं पाठो नेध्यः।
- ९२९५ सन्त्रसम्भवा- इत्यस्य स्थाने सन्तासस्थवा- इति । या-ठेर्द्रयमनिबङ्गसादेवनवीननागे। जिल्लामिस्वपि विद्यते।
- ९४ ६ प्रत्यवायपरिहाराय प्रायश्चित्र- इत्यस्य स्थाने प्रत्य-वायपायश्चित्र- इति ।
- ९५ ९६ -परेशमुते- इत्यस्य स्वाने -परेष्ट्रमुते- इति।
- ९६९ -रभावा इत्वय खाने -रपाया इति बरः।

**प्ट** प.

१८ ९२ -मुक्तरव इत्यव -मुक्तरस्रवे इति।

९८ ९४ चेद्वस्वनेत्वर्थः इत्यव चेद्वद्वतेत्वर्थः इति वरः।

९८ ९५ ससावेत् इत्यसा खाने भवेत् इति।

९८ २९ स एव इत्यस्य खाने तत एव इति वरः।

२० ५ दीनां विनाधः इत्यव दीनामाशु विनाधः इति।

२० ८ -श्विष्ट- दत्वस्य स्थाने -श्विष्टं दति ।

२०१८ - खभावतं च निम्य- इत्यव - खभावतं निष्य- इति।

२९ १ श्रातानि इत्यस्य स्थाने श्रातानी इति।

२९ प्रगाद- इत्वन गारी वेगी बादि- इति।

२९ ९२ चेतनावदिव इत्यस्य स्वाने चेतनावदिइ इति।

२९ ९४ -मार्च इत्यख खाने -मन इति वरतमः।

२२ १ खखभुक्तष्टिमवायनावद्यातिद्यदृत्ति- इत्वस्य स्थाने यात्विद्यदृत्ति- इति वरतरः । स्वतं च सभुक्तष्टिमवा-यनावच्यादिकम् । यात्विद्यदृत्ति- इति तु वर-तमः ।

२२ ४ कचित् इत्यस्य स्थाने क्वचित् इति । कचित्रिक्यादि-नानिकद्वष्टिनमतं दश्येमतीति ततेऽयं पच्चाद्विमितः साङ्क्ष्यप्रवचनभाष्याद्वये। ग्रस्य इति सिद्गम्।

२२९७ वक्तवादादिति इत्यसा सावे उक्तवादिति इति।

२२ ९७ निष्ययोः इत्यस्य स्थाने विभ्वाः इति वरः।

२३ ६ वस्वन्यत् इत्यस्य स्थाने वस्तु इति।

१६२० -यागाष्ट्रानुष्ठानासस्यवाहिति इत्यस्य स्थाने -यागा-नुष्ठानासस्यवाहिति इति।

२५ ९४ जानेनाविद्या- इत्यव जानिनामविद्या- इति।

y. y.

२६ २२ - निमिन्नके। ऽप्यस्य द्रत्य व निमिन्नो ऽप्यस्य द्रति वरः।
निमिन्नते। ऽप्यस्येति पाठन्तु समीचीन द्रतिभाव्येषानिकद्गृष्टनिपाठः प्रदेश्यते यदनुसारमाधुनिकी नागोः जिभष्टक्षत्र विस्ति।

२० ८ संयोगाभावादिः इत्यस्य स्थाने सङ्गाभावादिः इति वरः।
२०९५ वन्धापनेरित्यर्थः इत्यस्य स्थाने वन्धापनिरित्यर्थः इति।
२८ ८ संस्क्रियते इत्यस्य स्थाने संस्क्रियेत इति वरः।

२८९६ -भावकारणके। वा द्रव्यस्य स्थाने -भावकारणके। उका-रणक एव वा द्रति।

२८ २ - त्विमिति शेषः। यदे- इत्यस्य स्थाने - त्वं यदे- इति वरः। ३४ ५ - प्रतीत्यादिरप्यव इत्यस्य स्थाने - प्रतीत्यादिई तृरप्यव इति।

६४ ६ तत्याधनतया वा इत्यव तत्याधनतया च इति । ६४ २९ - शक्कामपाकरे।ति इत्यस्य स्थाने - शक्काइ इति । ६५ २९ - विभागाद- इत्यस्य स्थाने - विशेषाद- इति वरः । ६५ २२ - धर्मेणाप्यत्यस्य इत्यस्य स्थाने - धर्मेणाप्यद्वष्टेनान्यस्य इति ।

६६९२ खाभाविकत्वका चादिनिमित्तकत्वे द्रत्यस्य स्थाने खाभा-विकत्वे का चादिनिमित्तकत्वे द्रित खाभाविकत्वभिद्य-का चादिनिमित्तकत्वे द्रित च।

६८ ९० - स्वे च भाषाकारै- इत्यस खाने - स्वभाषाकारै- इति। ६८ ७ तद्दे चादेव इत्यस खाने तद्दशादेव इति। ६८९९ - हेतुः इत्यस खाने - हेत्यूहः इति वरः।

४० ९ ई एवं च सित इत्यस्य स्थाने एवं सित इति वरः।

प्र· प.

४० २३ चेत्रं इत्यस्य स्थाने चेत् सं- इति वरः।

४२ ३ - रूपस्थातानि इत्यस्य स्थाने -रूपस्थाप्यातानि इति वरः।

४२ ९८ पुरुषे वाङ्गानं सर्वे इत्यस्य स्थाने सर्वे पुरुषे वाङ्गानं

श्रब्दमावं दूति वरः।

४२ २९ -विरोध- इत्यस्य स्थाने -विरोधावि- इति।

४६ ९ पुरुष-इत्यस्य स्थाने स पुरुष-इति वरः।

४५ ८ - चंहतावखोति इत्यस्य खाने - चंहननावखोति इति वर:।

४५ ९५ सामान्येति इत्यस्य स्थाने सामान्यमिति इति वरः।

४६ ५ - चजु इन्यून- इत्यस्य स्थाने - चजु हे न्यून- इति वरः।

४ ६ २ ३ - दभेंदे ने व्यविरोधः इत्यस्य स्थाने - दभेंदेन चेव्यर्थः इति वरः।

४० ५ तेजोमण्ड ववदादित्यमण्ड ते इत्यस्य स्थाने तेजोमण्ड-ववदात्ममण्डले इति वरः।

४८ १ -ऽविश्रेषमञ्ज्ञाता इत्यस्य स्थाने -ऽविश्रेषमञ्ज्ञाका इति वरः।

४८ १७ रक्तरूपा- इत्यस्य स्थाने रक्तादिषु रूपा- इति वरः।

४८ ९८ चानुमानेन मन- इत्यस्य स्थाने चानुमानेन तत्र मन-इति वरः।

५ ४ ९ ० - तकी इत्यस्य स्थाने - तके इति।

५५ ६ मूले मूलाभावादमूलं मूलम् इत्यस्य स्थाने मूलं मूला-भावादमूलं मूलानाम् इति ।

५५ ९६ मक्तिरिइ देखा मक्ति हि दित।

५६ ५ -माष्या- इत्यस स्थाने -माषा- इति वरः।

५६ २९ -जातमविद्ये- द्रायस्य स्थाने -जातमस्यविद्ये- द्रित वरः।

ष्ट॰ प.

प्ट द -मृत्तरेवाम् इत्यस्य खाने -मन्येवाम् इति । खभ्यतेऽवं पाठोऽनिवद्वमहादेवाभुनिकनागेः निभष्टद्यन्ति ।

प्र ६ -वद्वन्थाल- इत्यस्य खाने -रान्धा- इति वर:।

६०२३ एव बाधाबाधादि- द्रव्यस्य स्थाने एव वाभावादि-द्रति वरः।

६९ १२ वस्तुभूत- इत्यस्य स्वाने वस्तुतः इति।

६२ २९ तथापि इत्यस्य स्थाने तथा च इति वर:।

६६ ५ -इ:खानित्रक्ति-इत्यख्य खाने -इ:खत्रक्ति- इति ।

६४ ६ - चयत्वाच द्रत्यस्य स्थाने - चयपां जनत्वाच द्रति वरः।

६४ ९८ कारणं तच इत्यस्य स्थाने कारणं प्रनाणं तच, कारणं तत् प्रमाणं तच इति च वरः।

६४ २२ तदा तूर्कोन्द्रय-इत्यस्य स्थाने तदेन्द्रिय-इति वर:।

६५ ६ पुरुषनिष्ठ- इत्यस्य स्थाने पुरुषनिष्ठ एव इति वरः।

इंध् ९९ सा च इत्यस्य स्थाने एवं च इति।

६५ ९७ तिद्यां सिइपें यो द्रत्यस्य स्थाने एतिसान् दर्पे ये द्रति।

६६ ७ तथा द्रव्यस्य स्थाने तथा च द्रति।

६० ३ प्रतिविध्नितहत्तीनां विषये। मेय उच्यते इत्यख्य स्थाने हत्तीनां विषये। मेथं दारमिन्ट्रियमुच्यते इति।

६७ ७ ननु इति पदं नास्तीति।

६८ ९९ -बद्धालेन रूत्यस्य स्थाने -बद्धाले रति।

इद ९४ ने तत्रहोचे। इत्यख खाने न होचो इति वरः।

७० ४ ईम्बरा- इत्यस खाने स ईमरो- इति।

७० ९ ६ परिणमन- इत्यख खाने परिणममान- इति बर:।

७१ १ खीपाधिष्वष्टृत्व- द्रत्यस स्थाने खीपचाडूत्व- इति।

y. q.

७९ ४ चायं जगज्जनः इत्यस्य स्थाने चेयं जगज्जनिः इति।

७१ ६ निरिक्क्लादकर्तामा इत्यन निरिक्क्लादकर्ता स्थात् इति।

७१ १८ विशेषकार्ये विसर्गाखे यष्टिष्टशाविप इत्यस्य स्थाने विशेषकार्येष्ट्रपि यष्टिष्टशाविप इति ।

७९ २२ वदा वर्वन्न इत्यख खाने वत्यः वर्वन्न इति।

७२ २ विद्वरूपस इत्यस साने विद्वरूपाणां इति।

७२ ९७ -योगविशेष इत्यस स्थाने -संयोगविशेष इति बरः।

७६ २५ -मण्चितम् इत्यस्य स्थाने -म्चितम् इति।

७४ ९ कल्पित इति वरपाउस्थाने क्षप्त इति।

७४ ९५ श्रनिरुद्धमहादेवष्टच्योसु प्रतिबद्धहम इति तञ्चाखायां व्याप्यदर्भनात् इति च।

७४ ९६ - ज्ञानमन्मानं इत्यस्य स्थाने ज्ञानं वृत्तिरूपमन्मानं इति।

७४ २२ श्राब्दो बोध द्रव्यस्य स्थाने शाब्दबोध द्रित।

प्रकृति । प्रति ।

८० ८ श्रथ सर्वे इत्यस्य स्थाने सर्वे इति वरः।

पर ३ घटोऽन इत्यस्य स्थाने नायं घटो घटोऽन इति वरः।

दर ११ कारणं प्रति नियमाऽच्चि द्रत्यस्य स्थाने कारणे प्रति-नियमाऽच्चि द्रति।

प्र प्रमुतिः इत्यस्य स्थाने श्रुतयः इति वरः।

प्रश्नेत सीम्येदमग्र श्रामीत्। श्रासीवेदमग्र श्रामीत्। श्राप एवेदमग्र श्रामु- इत्यव सदेव सीम्येदमग्र श्रामीत्। तम एवेदमग्र श्राम। श्रयमेवेदमग्र श्रामे- इति। **v**. 4

पर ९ श्राक्षेवेरमग्र श्राचीत्। इत्यव तम एवेरमग्र श्राचीत् इति वा।

प्र १० श्रुतय इति पूर्विसान् वरे पाठेऽङ्गीक्षते -त्याद्याः एवं स-विसंगानाः पाठ इति।

८६ १ -पग्नरेखा दत्यव पञ्चश्रङ्घाः इति

प्रे २ खिता चिते- इत्यस्य खाने खितास्विते- इति । पाठोऽयं पूर्वीपन्यस्तवस्रवचनान्तपाठानुकुल इति ध्येयम् ।

दर १६ -रभियक्ताक्षीकारा- इत्यस्य स्थाने -रङ्गीकारा- इति।

८४ ७ - शङ्काह इत्यस्य स्थाने - शङ्कायामा इ इति।

प्र । कारिकायामप्यत एव इत्यव कारिकायामप्येतरेव इति।

प्र् १२ मित्रयत्वापनेरिति इत्यस्य स्थाने मित्रयत्वापनिरिति इति वरः।

८७ ९८ -समूइरूपेण इत्यव -समूहरूपे इति।

प्प १५ मुखदुःखाद्यै- इत्यस्य स्थाने मुखदुःखमोत्ताद्यै- इति वरः।

पर १ न इत्यस स्थाने न तु इति वरः।

पर र सत्तादित्रयमपि इत्यत्र सत्तादित्रयमपि प्रत्येकं इति वरः।

८२ ७ त्रामीदित्यादि- इत्यस स्थाने त्रामेत्यादि- इति।

८३ २० हि यः द्रत्यस्य स्थाने यः द्रति वरः।

 ६ मैं व न्यार्थं प्रक्षते रित्यादिनानि सङ्घिनिमतं खाडियित तत्रोऽयं पश्चाित्रितः साङ्ग्याप्रवचनभाष्याद्वयः सन्दर्भ इति सिद्वम् ।

८५ ९५ शंसध्यं इत्यस्य स्थाने सम्बद्धं इति वरः।

८६ प्रूषाः वदा इत्यस्य स्थाने वर्वगतः इति ।

८८ ५ -भेदी इत्यस स्थाने -भेदत्तस इति वरः।

**T.** 4.

८८ ६ खगोचरष्टनि-इत्यत्र ष्ट्रमिगोचरष्टनि-इति वरः।
१०९ ७ चेन्न इत्यस्य खाने चेन्न तन इति वरः।
९०९ ९४ -ब्रह्माभेदरूप- इत्यस्य खाने -ब्रह्माभेदादिरूप-इति।
९०३ २४ -प्रब्दस्यादरे इत्यस्य खाने -प्रब्दस्यादरे तु इति वरः।
९०४ ६ इत्यादि- इत्यस्य खाने इति श्रुत्यादि-इति।
९०६ ९२ -पत्त्वेनान्यन्नेति इत्यस्य खाने -पत्त्वमन्यन्नेति इति वरः।
९०७ २९ प्रयोगमाइ इत्यस्य खाने प्रयोगमप्याइ इति वरः।
९०७ २९ प्रयोगमाइ इत्यस्य खाने प्रयोगमप्याइ इति वरः।
९०८ ९ ब्रज्ञेत् इत्यस्य खाने वजन् इति वरः।
९०८ ९ श्रुच्यमन्यात् माच्यित्विमिति पाठाऽनिबद्धक्षनाविषः।
तत्त्ख्यपाठानुवाद एव भाष्येष व्रियत इत्यपि सन्भाव्यत

१९० ९४ तबादावचेतना- इत्यव तब चादावचेतना- इति।
१९९ १९ -वाधनाया वलवन्तात् इत्यस्य छाने वाधनापदत्वात्
इति। पाठाऽयमनिरुष्ठमहादेवनागेश्रष्टिनष्वपि मिलति।
१९२ ४ एतसादात्मन इत्यव तसादा एतसादात्मन इति।
१९२ ९ न्यात्मवेदं इत्यव त्रात्मवेदं धवं ब्रह्मवेदं धवं महमेवेदं इति।
१९२ ९ त्रात्मवेदं इत्यव त्रात्मवेदं धवं ब्रह्मवेदं धवं महमेवेदं इति।
१९३ १३ प्रवर्तते इत्यस्य छाने प्रवर्तत इति वरः।
१९४ २२ जताद्ये इत्यस्य छाने प्रवर्तत इति वरः।
१९४ २२ जताद्ये इत्यस्य छाने जत्यद्येते इति।
१९६ ७ स्वस्व बृद्धिस्पास्य इत्यव देवानां स्वस्व बृद्धिस्पास्य इति।
१९६ १० धमीदि इत्यस्य छाने धमीदिः इति।
१९६ २६ यथा कारणं स्वाकारः प्रक्रतियभावादिति इत्यस्य छाने
यथा च कारणावस्थाकारे प्रक्रतियववहार एव नाकाश-

W. 4.

यवद्वारः। प्राकाश्चिक्षश्चन्द्राभावात्। एवं कारणा-वस्त्ववृद्वावि प्रक्ततिव्यवद्वार एव। वृद्धिचिष्क्षाध्यवसा-याद्यभावादिति दति वरतरः।

९९७ ९२ मुखसाधन- इत्यस्य स्थाने मुखाधान- इति।

९९७ ९८ तबापि इत्यस्य स्थाने श्ववापि।

९९७ २२ तन्मावाणीत्यपि गन्तव्यम् इत्यस्य स्थाने तन्मावाणीत्य-वगन्तव्यम् इति वरः।

१९८ १६ समष्टीन्द्रियाणि इत्यव समष्टीन्द्रियाण्यपि इति बरः।

९९८ १८ इति गन्तवम् इत्यस्य स्थाने इत्यवगन्तवम् इति बरः।

१२० १९ श्रिष्ठानिमखेब पाठ इत्यनेनानिसङ्गतं खण्डयतीति सम्भायते।

१२९ ९२ -स्थान्तरं विषय इत्यस्य स्थाने -स्थान्तरम्। उपस्थस्य स्रुपस्थान्तरं विषय इति वरः।

९२९ ९३ वस्त्रेन्द्रियस्त इत्वस्त स्थाने वस्तेन्द्रस्त इति वरः।

९२९ ९८ वक्नृत्वादिकं इत्यस्य स्थाने वक्नृत्वादिकं तु इति वरः।

१२२ २ करणालं इत्यस्य स्थाने करणालं तु इति वरः।

१२२ ७ -दकर्नाची इत्यख खाने -दकर्ता खात् इति।

९२२ ९६ तब पुरुष- इत्यस्य स्थाने तब च पुरुष- इति बरः।

९२३ < श्रव किस्टित्यनेन तत्त्वकीमुदीमतं गृहातीति तते। अयं पञ्चासिनितः साङ्क्ष्यम्बन्भाव्याद्वयः सन्दर्भ द्राव्यनुमी-यत द्रित।</p>

९२४ ९६ किया वित्यादिना साङ्घातस्वकीम्दीसम्बन्धमं बूत इत्यतोऽपि बुध्यते भाष्यं ततो नवीनमिति। स्वनिसङ्घा-ऽपि तस्वकीमुदीसम एवान प्रतिभातीति स।

२ २ ४ ९८ सूत्र इत्यसा स्थाने श्रीसान् सूत्र इति।

न्य २८ २९ तदर्थमिभचेष्टा इत्यस्य स्थाने तद्र्थमिप चेष्टा इति केवलं नागोजिभट्टहातष्टिमसमातः पाठः।

९ २८ ३ भेगगवाधनतया इत्यस्य स्थाने पुरुषभेगगवाधनतया इति। ९२८ ६ यत् तु किस्त्र्दिववेकीत्यादिनानिकद्वष्टिनमतमभिधन इति पञ्चान्निमितः साङ्ग्याप्रवचनभाष्याच्यः सन्दर्भस्तत द्रित सिद्धम्।

: ९२८ ९५ मिच्चण एव इत्यस्य स्थाने मिच्चण: इति। ९३० २४ पूर्वसर्गीयकरणेरेव दत्त्रस्य स्थाने पूर्वसर्गीयकर्मीपकर-णैरेव इति वरः।

९३२ ६ -सुपपद्यन्ते इत्यस्य स्थाने -सुपपद्यन्त इति इति।

९ ६२ ४ - स्तदवधारयित इत्यस्य स्थाने इत्येतदवधारयित इति।

९३२ ९४ चतुर्थस्त्र- इत्यस्य स्थाने चतुर्थस्त्रचे इति वरः। ९३३ २० चिटंशेषु इत्यस्य स्थाने चिट्शेषु सांशेषु इति।

९३५ १८ -मन्यत्र सङ्ग- द्रत्यस्य स्थाने -मन्यसङ्गि- द्रति।

९ ३६ ६ तङ्गतिश्रतेरिति नागोजिष्टिनिमते पाउ इति। भोज-द्यनिस्तु नाद्याविध सद्धेति नदीवः कतरः पाठ इति सर्वेत्र संज्ञ्य इति।

१३६ ४ सावयवस्थातात् इत्यस्य स्थाने सावयवत्वस्थातात् इति वरः।

९३६ ९४ -शुतेख इत्यस्य स्थाने -श्रुतेः इत्यनिसङ्गागोजिपसातः पाउँ इति।

९३८ ५ -निष्टनी बोक- इत्यस्य स्थाने -निष्टने जीक- इति वरः।

९३८ ९६ -रनुष्ठितयोः कर्मज्ञानयोः द्रव्यस्य स्थाने -रमुष्ठितज्ञाः नबोः इति।

१ ४९ ९५ पूरण- इत्यस्य स्थाने पुरक- इति।

९४३ प्रमहादेवानिसङ्घमते नुरहितः पाठ इति।

९ ४३ ९ । समुद्रश्वधाः इत्यस्य स्थाने समुद्रश्रधा च इति।

९४३ ९८ -विघाने द्रत्यस्य स्थाने -विघानी द्रति वरतमः।

९४५ ८ तुष्टिरोघ दत्यस्य स्थाने चै।घ दति वरः।

९४५ ९४ कस्थित् त्वित्यादिना साङ्ख्यातस्वकीमुदीमतं दूषयतीति पूर्वप्रतिपादिननिगमनसिद्धिः।

९४६ १६ किस्मित् वित्यादिना साङ्घाकी मुदीस्मतं दूषयित साङ्घाकी -मुदीस्यग्रस्थानुपूर्वी धारकत्वाङ्गास्यमहादेवष्टनी हे स्मिप् ततः पस्माञ्चिमिते इत्यवसीयत इति।

९४८ ९७ योनिजन्मनः इत्यस्य स्थाने योनिसमन्धात् इति।

९४८ द खतचा इत्यस स्थाने सा खतचा इति बरः।

९४८ ९५ प्रष्टमी द्रव्यस्य स्थाने प्रविनयितवस्वतिवसी द्रति।

९५० ४ स्त्रद्वयिनदं व्याख्याय द्रत्यत्र श्रथवा सङ्घीत्यादिस्द्रत-मेवं व्याख्येयम्। दति।

९५० ९२ विभुरत्रुते द्रत्यस्य स्थाने विज्याणस्यते द्रति।

९५० ९४ गुणान् विक्रियते इत्यस्य स्थाने गुणानविक्रियः इति।

१५१ ९६ को नारेरित्यारभ्य हृष्टानुपारित्वादित्यर्थः इत्यन्तस्य स्थाने कानारेर्यथा कर्म व्यापारः स्वत एव भवतीति हृष्ट-मेवं प्रधानस्थापि चेष्टा स्थात् कस्यनाया हृष्टानुपारित्वा-दिति इति।

९५२ ६ परार्थनः इत्यस्य स्थाने परार्थे स्नतः इति।

९५२ ६ परपयोजनसमाप्ती इत्यत्र प्रयोजनसिङ्घी इति।

९५३ ६ सेाऽपवर्गः इत्यस्य स्थाने सेाऽपवर्गः केवन्यम् इति बरः।

y. y.

- २५३ ४ निन्निखारभ्य जनयत्वेवेत्यर्थः इत्यन्तस्य स्थाने एकपुर-षासिष्टनापि प्रकृतिः पुरुषान्तरं प्रति प्रवर्तत इत्यव ष्टशन्तं दर्शयति। श्रन्यस्थ्यपुरागेऽपि न विरतोऽप-वृद्धरच्जुतन्त्रस्थैवेरगः॥ ६६॥ यथा ज्ञानिनं प्रति निष्ट-नोऽप्यस्तिरपवृद्धरच्जुतन्त्रस्य भयादिस्प्रपुपरागास विरतो भवति तथैव ज्ञानिपुरुषं प्रति निष्टनापि प्रकृतिरम्य-स्थाज्ञस्य बुद्धादिस्प्रपुपरागास विरता भवतीत्वर्थः। विरज्यत इति पाठेऽपि विरागः पराकु सता इति।
  - १५३ प्र विर्ज्यते रत्यस्य स्थाने विरमते रित महारेवष्टमी निब-तिते रित नागेशक्ष्मी। तथा प्रबुद्धरज्जुतस्वस्थैवेारगः रत्यस्य स्थाने - प्रबुद्धरज्जुतस्वस्थेवेारग रित नागोजि-क्षमी रित।
  - ९५३ ९७ इष्ट्रान्तवस्त्वे- इत्यस्य स्थाने इष्ट्रान्तवले- इति ।
  - ९५३ ९८ कर्मनिमिनयोगाचिति स्वतेता अवहितपूर्वे किन्तु इति।
  - ९५३ २९ प्रति द्रत्यव प्रतिचद्गतिवरः।
  - ९५३ २२ कर्मेत्यव इत्यस्य स्थाने कर्मेत्यवापि इति वरः।
  - ९५४ ८ -हप- इत्यस्य स्थाने -हपे इति।
  - ९५४ ९३ परिणामिल- इत्यच प्रक्षतेः परिणामिल- इति।
  - १५५ ६ मक्ततेरेव इत्यव मक्ततेरेवाञ्चस्येन इति।
  - ९५५ ७ यथा इत्यत्र पशुवत्। यथा इति।
  - १५५ ७ भागी इत्यस्य स्थाने योगी इति।
  - ९५५ ९२ -खापवर्ग द्रव्यस्य स्थाने -स्याप्यपवर्ग द्रित वरः।
  - ९५५ ५३ तत्र कीः साधनैकेन्ध इत्यस्य स्थाने बुद्देर्ये भावाष्ट्रकरूपा गुणास्तत्र केविन्धः इति वरः।

W. Q.

९५५ ९६ रूपे- इत्यख खाने रूपे: खर्धर्मे- इति वर:।

९५५ २० बत्धमुक्ती श्रविवेकादिति इत्यस्य स्थाने नैकान्ततो बत्ध-मीची पुरुषस्थाविवेकाद्दत इति इति।

९५६ ४ खष्टम् इत्यस्य स्थाने खष्टं मया प्रतिपादितम् इति।

१५६ ५ दुःखभागो इत्यस्य खाने पुनर्दुःसभागो इति।

९५६ ६ - ष्टिनिरेव च द्रत्यव - ष्टिनिस् द्रति।

९५६ प्र-चिन्नाव द्रव्यस्य स्थाने -चिन्नावः स्वबुद्धिसाची सर्देव-रूप दति।

१५६ १५ श्रवाकाद्यविश्वेषान्ते स्वारभ्य मोश्वहेमुत्वविद्विरित्वनं प्रसाकारेषु न दृश्यम दिता।

९५७ ५ स्रतोऽन्तरा विपर्ययेणा- द्रत्यत्र स्रनारान्तरा विपर्ययेणा-

९५७ ७ - चिद्विरिति इत्यस्य स्थाने सिद्वेरिति इति।

९५७ ९० -दभ्यासे इत्यारभ्य -पाटवेनातानः इत्यन्तस्य स्थाने -द-भ्यासः क्रियमाणोऽपि तस्मिन्नेव अन्मानि निष्पन्नो भव-तीति नियमा नास्तीत्यर्थः। श्रता यमनियमादिभिक्त-माधिकारमभ्यासपाटवायातानः इति।

१५० १२ विवेकनिष्यच्यैव निस्तारे। नान्यथेयाह इत्यस्य स्थाने नन् यथोक्ताया विवेकनिष्यचेरनन्तरस्यण एव मोस्रो-ऽथवा कहासित् कियान् विस्ने।ऽपस्तीत्याह इति।

९५७ ९७ विवेकनिष्यित्तिस्वापुनकत्यानाद्यसम्ब्रातादेव भवतीत्व-तत्त्वस्यां सत्यां द्रत्यस्य स्थाने उत्तमविवेकस्वापुनक-त्यानाद्यसम्ब्रातस्य जननादेव भवतीत्वतत्त्वस्तिन् सति द्रति।

९५० २९ महादेवह्नी स्वे चरहितः पाठोऽयभेदस्ति।
९५० २२ मध्यविवेकावस्य इत्यस्य स्थाने मध्यविवेककाल इति।
९५८ ५ मृतिस्य इत्यस्य स्थाने मृतिरिप इति वरः।
९५८ ८ नारदीयसृतिरिपौत्यारभ्य पुस्तकान्तरेषु न हस्यत इति।
९५८ ८ मन्दविवेकस्या- इत्यव मन्दविवेकस्याक्षतसान्तात्स्वाइति।

९५८ ९८ खयमेव कियन्कालं इत्यस्य खाने यथा खयमेव इति। ९५८ २९ -वासनाचये कयं शरीरधारणम् इत्यस्य खाने -वासना-भिभवे कयं शरीरधारणं स्थात् इति।

९५८ २९ न चेत्यारभ्य लेकिऽप्यनुभवाचेत्यनः पुक्तकान्तरेषु न इत्र्यत इति।

९५८ ५ - मंस्कारलेशस इत्यत्र - मंस्कारस इति।

९५८ ९० किञ्चिद- इत्यस्य स्थाने किञ्चिद्देरान्तिबुवेाऽ- इति।

९५८ ९५ क्षतक्रव्यता इत्यस्य स्थाने क्षतक्रव्यो इति वरः। स्त्रिन-रुडुमहादेवनागोजिष्टनिष् चायमेव पाठ इति।

१५८ १७ परवैराम्यद्वारा सर्वष्टित्तिनिरोधेन द्रत्यस्य स्थाने पर-वैराग्ये सित हेइपातानन्तरं द्रति।

९५८ ९८ -नाखिनदुःखं इत्यन -न स्यूनस्रस्मामखिनदुःखं इति।

१५८ २१ कार्या ज्यां स्थास स्थाने कार्याप्य स्थाने

९६० प्रतं शबरे। राजपुत्रीऽसीति। सयथा इत्यस्य स्थाने शब-राऽपितु राजपुत्रसाथा राजासीति। स च इति।

९६० ९० -चिन्नावेणा- द्रव्यस्य स्थाने -चिन्नावलेना- इति वरः।

९६० ९९ कारुणिकोपरेशात् इत्यारभ्य तथा गारुडे इत्यस्य स्थाने त्यमपि तथैवेत्वेवं विष्णुरपीत्यादिश्रत्युपरेशाजीवः प्रक्त- ए. प.

त्यभिमानं त्यक्षा नित्यश्हादिरूपब्रह्मभावमेवावसम्बते ब्रह्मारमस्मिति। तथा चार्त्रां गारुडे इति।

- ९६० ९४ जगत् इत्यस्य स्थाने भवेत् इति वरः।
- ९६० ९५ भवेत् इत्यस्य स्थाने जगत् इति वरः।
- ९६९ ३ कर्तवीतीतिहासान्तरेणाह द्रत्यच कर्तवीतीतिहासान्तर-माह दति।
- ९६९ ९२ विरक्तस्य च द्रत्यत्र चरहितः पाठो वरः।
- ९६९ ९८ कुररं इत्यन कुकुरं इति।
- १६२ ४ अनिरुड्डमहादेवनागेशवित्व प्रायो भाष्य च अहिनि-स्वैयनीवत् इत्येव पाठ इति।
- ९६२ २० बर्जभर्येगाविरोध द्रव्यनिस्डुट्नाविति।
- ९६३ ५ कङ्कणम् इत्यव कङ्कणः इति।
- ९६६ ९८ चार्चे इत्यव चाता- इति वरः।
- ९६४ ९ -वादादिभिरंश्यतो- इत्यस्य स्थाने -वादादिभिन्नक्ते- इति वरुः।
- ९६४ ९२ अमी द्रव्यस्य स्थाने आ स द्रति।
- ९६४ ९२ ज्ञान इत्यस्य स्थाने ज्ञेय- इति।
- १६४ २३ -क्लास्त- इत्यस खाने -चेक्लास्त- इति।
- ९६४ २४ योगिनो इत्यस खाने ज्ञानसाधनानां इति वरः।
- ९६५ ९ श्रनिरुड्ड हिनाते क्षत्र नियम- इत्यस्य स्थाने व्यतनियम-इति।
- ९६५ २ योगिनां इत्यस्य स्थाने वर्णात्रमाद्याचार- इति।
- ९६५ द्रित मेचि- इत्यारभ्य स्मृतिभ्यस इत्यन्तस्य स्थाने न पपाठ गुरुपोक्तां क्वतोपनयनः श्रुतिम्। न दद्रभै च कर्माणि भास्त्राणि जगुरे न च ॥

**ए. ५**.

इत्याद्यन्गीतादिवाक्येभ्यः इति।

९ ६५ ९० वृधैने- इत्यस स्थाने

माधाशिनामिखन्त्रीचबिहः हातानां पिष्डपदानिपद्यतायिविनितानाम्। सम्भाषणादपि नरा नरकं प्रयान्ती- इति बरः।

- २६५ २९ महादेवहनी नोपदेशेऽपि इति पाठः। श्रनिबद्धहिनमते तु ज्ञतज्ञात्वता इत्यस्यैव स्थाने ज्ञतज्ञात्वः इति।
- ९६६ २ भ्वान्तत्व- इत्यस्य स्थाने विवेकाभाव- इति वरः।
- ९६६ ५ -ऽविभागस्रेति इत्यस्य स्थाने -ऽविभागादिवेति इति बरः।
- ९६६ ८ तक्क्देनाक्षोत्यमानयोः इत्यव तक्क्देनाच्यमानयोः इति।
- ९६६ ९ सम्यंग् इत्यतः पूर्वं क्षतकत्यतामपीन्द्रस्य दृष्टामाविधया पद्भीयन् इति ।
- ९६६ ९८ ऐहिकसाधनादेव इत्यस्य स्थाने ऐन्द्रियकसाधनादेव इति।
- ९६७ ५ नागेश्रष्टनी क्वचिद्वाच्ये च यज्ञेषासकानामिय इति नास्तीति।
- ९६७ ९३ ब्रह्मनाकपर्यन्तस्य इत्यव ब्रह्मनाकपर्यन्तेषु इति वरः।
- ९६७ ९७ -दनाष्ट्रिनवाक्यं तत् तर्वेव पायेणोत्पद्मज्ञान- इत्यस्य स्थाने -दाष्ट्रिनवाक्यं तत् तर्वेवानुत्पद्मज्ञान- इति।
- ९६७ ९८ -मुपारेयोपादानं इत्यस्य स्थाने मुपारेयादानं इति।
- ९६७ २२ चौरोपादानं इत्यव चौरादानं इति। श्रनुकृतसायं पूर्वे जिल्लापाउस्येति।
- ९६८ ९ नागेश्रष्टनी -योगादा दत्यस स्थाने न्यागात् दति।

५६८ ९ श्रनिबद्धमहादेवनाणेश्वष्टिमषु गुणयोगाद्वद्वः द्रव्यख्य खाने गुणयोगाद्वन्यः दित पाठः। तद्याख्यापि तदनु-गुणवेति ।

९६८ ४ मॅं प्रे इत्यख खाने पञ्चात् इति।

९६८ ५ तथार्थमङ्कां इत्यस्य स्थाने शतार्थमङ्कां इति वरः।

९६८ ७ इति इत्यस्य स्थाने इत्यादिनेति इति।

९६८ ९७ तद्दित्यर्थः इत्यसाग्ने। तदुक्तं याद्ववक्कोन। मलिनो हि यथादर्थी रूपालेकस्य न चमः।

तथा विकलकरण श्रात्मज्ञानस्य न चमः॥

इति। इति।

९६८ ९८ महादेवष्टमी तु तज्जन्यस्थापि इति स्टबपाठः। ९६८ २६ पुरुषार्थतासिङ्खा इत्यव पुरुषार्थसिङ्खा इति वरः।

९७० ॥ सिड्डियोगेऽपि इत्यन सिड्डियोगेऽपि इति।

९७० ५ क्वतक्रवा इत्यतः परं ब्रह्मणोऽपि भयं

ब्रह्मणोऽपि भयं मनी दिपरार्धपरायुषः।

इति स्मृतेः। दुःखनिष्टच्यथं इति।

९७० ६ -तर्देश्वर्यस्यापीत्यर्थः। इत्यसात् परं तथा च श्रुतिः। जीविष्यामा यावदीशिष्यित् त्वं वरन्तु मे वरणीयः स एवेत्याद्वि। इति ।

९७० ९८ निरासायः इत्यसात् परम्। मङ्गलतं च विभूनिवर्तेक-त्यमतोऽयग्रव्दोचारणस्य भलमुक्तम् इति।

९७० २९ श्रमिरुद्वमहादेवहन्योस्तु फलसम्पन्तिः इति स्वर्गाठः।

९७९ । इंग्वराधिष्ठाढले इत्वन इंग्वरखाधिष्ठाढले इति वरः।

९७९ ९५ महादेवष्टनिमते तिखिद्धिः द्रत्यस्य स्थाने जगतिहिः द्रति । ष्ट. पं.

- २७१ १७ उपकार इत्यारभ्य न पानकत्त्वम् इत्यन्तं पुत्तकान्तः रेषु न इत्यात इति।
- ९७९ २० स नित्यमुक्ती न स्थात् इत्यव सम्भवति नित्यमुक्ती न इति ।
- ९७९ २२ श्रन्थोऽन्याश्रयात् इतः परं इच्छोत्पन्यनन्तरं प्रक्वतिप्र-वर्तमं प्रक्वतिप्रकृत्यनन्तरं चेच्छादिरिति इति वरः।
- ९७९ २३ श्रातः प्रकारद्वसमविशिष्यते दृत्यत्र प्रकारद्वसमविशिष्यते दृति।
- ९७२ ९ तद्यया इत्यस्य स्थाने तद्योग ऐमार्थे इति।
- ९७२ ९ प्रधानशक्ति- इत्यत्र प्रधानधर्म- इति।
- ९७२ ४ -चेत् सङ्गापितः इत्यव -चेद्वर्मसङ्गापितः इति पाठः क्षिचिद्वांच्ये नागेशहनी चेति। क्षिष्य चेदिति पदं नास्तीति।
- ९७१ 🗠 धनामाबेख चेत् इति क्वचित् पाठः।
- ९७२ ९ चेचेतनैसर्यं इत्यत्र चेरैसर्यं इति वरः।
- ९७२ ९० सिद्धम्। इतः परं तदुक्तं मोखधर्मे।

श्रभिद्रवयस्ताम्मयोनिश्चेतनं यथा। श्रचेतनाश्चेतयितुः कारणादंभिनंहताः॥

इति। इति।

९७२ ९४ इति तवाइ दलस्य स्थाने दल्यत श्राइ इति।

१७३ १९ -नित्यत्वारेगीपत्व- इत्यस्य स्थाने नित्यत्वारेः श्रुतीनां गीपत्व- इति ।

९७३ ९३ चाष्ट्रीकारेण द्रव्यस्य साने लक्कीकारेण द्रित।

y. 4.

- ९७६ ९४ नाविद्याता इत्यारभ्य दूषयित इत्यनस्य स्थाने स्थाता-स्थितासानकस्यनयैव स्वप्नवत् सर्वव्यवद्यारोपपनेः प्रधान-कस्यना वर्ष्यति यद्यास्तिकेनापि केनिचरास्त्रियेत तद्द्य-यति इति।
- ९७६ ९८ मोच्च इति । इत कर्ध्व एतदेव च वेदान्तेषु पूर्वपच्चमाधुः निका मायाबादिनः चिद्वान्तवेन कस्पर्यन्ति इति ।
- ५०४ ४ बीजाद्वरवदयनवस्था द्रत्यव बीजाद्वरवदनवस्था द्रति।
- ९७४ ४ पुरुषाणां इत्यन प्रक्तता संसारस्यानादित्वश्रवणेऽपि पुरु षाणां इति ।
- ९७४ ६ विज्ञानचन इत्यव ब्रह्म वा इट्नग्र श्रामीत्। विज्ञान-चन इति।
- ९७४ ९९ श्रखण्डानादितया इत्यत्र श्रखण्डानादितया शुक्त्याद्यः श्वानवत् सात्रयानेपकतया च इति ।
- ९७४ ९४ चनिरङ्गनागेशहत्त्योः क्वचिद्वास्ये च ब्रह्मबाधमसक्तेः इत्यवरः पाठः।
- ९७४ २२ चेतने इत्यव चेतने धर्मिणि इति।
- ९७५ । ४ विद्यानाच्य- दत्यन विद्यानाच्यत्व- द्रति ।
- १७५ ४ त्रातात्रयादिति इत्यस्य स्थाने त्रातात्रयात्। एकस्य मुक्तावन्यैः कार्यदर्शनेन जगत्कारणस्य ज्ञाननास्यत्वासस्य बाच। तस्माञ्ज्ञाननास्यतया जगत्कारणस्याविद्यात्वं न मुख्यं सस्भवति किन्त्वविद्यावन्त्वतिद्वषयत्वादिना गौण-मिति इति।
- ९७५ ९२ नास्यविद्या इत्यव नास्यविद्या ज्ञाननाच्या इति। ९७५ २४ मत्यचा- इत्यव चैकिकमत्यचा- इति।

९७६ 😇 -योर्जिङ्गमित इत्यन -योर्प्यापनिरूपं प्रमाणमित इति।

९७६ ९ निषेधविध्यादेरेवाधर्मजिङ्गलादित्यर्थः इत्यस्य स्थाने निषेधविध्यन्यथानुपपत्तेरित्यर्थः इति।

९७६ ९७ प्रक्तवंश्विशेषे- दत्वन प्रक्तवंश्वस्त्वविशेषे- दति।

९७६ ९७ तिष्ठतीति इत्यस्य स्थाने जायते प्रसये च तिष्ठतीति इति।

९७७ ७ मुखादिमं विनिरिति पाठी नागी जिमतो भीजवनी तु कीष्टगिति सर्वेत्र मंश्य इति।

९७७ ९९ तत् तत् इत्यस्य स्थाने तत् इति वरः।

९७७ ९४ प्रत्यचातिरिक्तं दत्यव ननु प्रत्यचातिरिक्तं दति।

९७८ ५ साहित्यातिरिक्ता इत्यव साहित्यातिरिक्तं वस्तु इति।

९७८ ७ क् प्रमित्यर्थः दत्यस्य स्थाने कल्पितमित्यर्थः द्रति वरः।

९७८ ९९ धूमस्यापि इत्यत्रं धूमस्य इति।

९७८ ९५ -दोधारता शक्तियोपकताचेयताशक्तिमत्तं च इत्यव -दा-धेयताशक्तिमत्तं च इति ।

९७८ ९९ खरूपश्चित्तिनियमः द्रव्यनिरुद्धमसादेवष्टिसमते पाठोऽर्थः भेदखेति ।

९७८ २२ पानरत्यं खयमेव विष्ठणोति इत्यस्य स्थाने संस्पर्धातस्य बुड्विलादिकमेव। स्रोता बुड्विबुड्विलविश्वव बद्धिलां-श्रस्याधिकस्य प्रकारत्वात्त वैयय्येमित्याश्रयेन दूषणान्तर-मास इति।

९७८ द धूमखेत्यारभ्य बद्धायाप्यतापित्तरित इत्यस स्थाने गन्धारेः प्रथिवीत्वाद्याधेयत्वाभावात् प्रथितीत्वाद्ययाप्य-तापित्तरिति इति ।

९७८ ९२ श्रननुगमस्तु नानार्धवस इत्यव व्याप्तिश्रव्हार्थाननगमस्तु

y. y.

नामार्थवन्न इति।

- १७६ १६ बैजात्याद्युपपत्तेरित इत्यस्य स्थाने बैजात्याद्यापत्तेः। श्रम्यथा सर्वेषामेव मते नानाविधसस्त्रचाराणां व्याप्तित्वे नानन्गमदोषः समान एव इति।
- ९८० १ प्रनिरुद्धक्तिमते सम्बन्धसिद्धेः इति स्वापाठोऽर्घभेरः स्रोति।
- ९८० ९८ सिज्जातीत्वयः द्रावस्य स्थाने सिज्जातीत्वर्यः। सिङ्गविवेक प्रतिपादनस्य चाविद्यानिष्टिचिद्वारा मोद्यः कलम्। यथा लोके पुत्रको जात द्राव्याद्पितिपादनस्य इर्षादिः कल-मिति न तद्वैयस्यम् दति वरः।
- ९८० २० त्रनिरुद्ववती तु तद्वीस्था- द्रव्यस्य स्थाने तद्वीस्थाय-इति स्वचपाठी करः।
- ९८९ ७ ननु तथापि इत्यस्य स्थाने ननु इति।
- ९८९ ९४ -द्यावर्त्योपदिश्यमे दत्यव -द्याष्टत्योपिक्स्यमे दति।
- ९८२ ९० दत्वर्धः दत्वव दत्वर्धः। न चासङ्घामाणिपासनादिव्यापार-वदेवासङ्घावेदिनिर्माणमप्युपपद्यतामिति बाच्यम्। स्वयं स्मुरद्वेदेभ्योऽयं मतीत्वेव पासनादिषु प्रष्टनोः। द्दित वरः।
- ९८६ ६ निजयक्ताभियक्तेरितिपाठी मद्दादेवष्टभी तत्र निज-प्रक्रीव ज्ञानजनकनिजयक्तीवाभियक्तेः प्रमात्वस्रोति तत्नुास्यादर्शनादिति।
- १८३ ९७ श्रुक्तिरज्ञत- इत्यतः पूर्वं जगन्नाभाषे। नाषदुपखळेरिति तस्यार्थः। इति वरः।
- ९८३ २९ श्रत्यन्तसतोऽपि गुणादेशीनं न युक्तम्। विनाशादिकाते वाधदर्शनात् इत्यत्र श्रत्यनस्य सते। गुणादेः स्थानं भानं

न युक्तं परिणामितया पूर्वपूर्वधर्मेः प्रतिचणं बाधदर्भ-नात् इति।

९८३ २२ बाधदर्शनाच । इत्यतः पञ्चात् वाचारस्थणं विकारो नामधेयं स्टन्तिकेत्येव सत्यम् । इति ।

९८४ ९ -प्रतिषेधोपपिनरिति द्रत्यत्र -प्रतिषेधानुपपिनरिति द्रति।

९८४ ई भावः इत्यत्र भावः। या तु

नासद्रपा न सद्रपा माया नैवाभयात्मिका।
सदस्त्रामनिवाच्या मिथ्याभूता सनातनी॥
इति स्नृतिः। तस्या श्रयमथः। माया प्रकृतिः सकाया
स्ववयनिरस्तप्रकारवयरूपः न भवति किन्तु सदस्त्रामनिवाच्यानिधार्या सदेवेत्यसदेवेति वा निर्धायं क्त्रमश्रव्या यतो मिथ्याभूता प्रतिच्चणमन्यथात्वं गच्छति।
श्रथ च सनातनी खरूपतो नित्या सदसद्गेति यावदिति। एवमेव प्रधानस्य सकार्यस्य निःसनासन्त्रं योगभाय्ये प्रोक्तमिति। इति। यावदिति। एवमेव इत्युपरिचिखितपाउस्य स्थाने यावत्। इत्यमेव इति पृस्तकानारपाउः।

९ ८ श्रत्यद्वस्त्वन्यरूपेण इत्यारभ्य भ्वमहेतृत्वसम्भवादिति इत्य-न्तस्य स्थाने श्रन्यद्वस्त्वन्यरूपेण भासते न प्नरस्तो भान-मित्यपि न यक्तं स्वचीत्याचातात्। श्रमक्त भासते सिक्त-कर्षाद्यभावादिति स्वसिद्धान्तव्याचातात्। श्रमतः सम्बन्ध-स्य भानाभ्युपगमादित्यर्थः। यदि च सम्बन्धेऽप्यन्यच सन्नेव भासत इत्युच्यते तथापि विश्चेश्यविश्वेषणान्योगिक-प्रतियोगिकत्वयोग्वेहेऽसम्स्थातिस्तद्यहे च श्रुक्तिरजतत्व- **u**. 4.

समबायामां विशृद्ध सामामेव भागापन्यास्त्रद्भिप्रेते विवे-काग्रह एव प्यवतानिम्बन्धयास्त्रात्विचाचात्रात्र एव विशिष्टस्त्रमसीयान्ध्यास्त्रात्र्यस्यास्त्रित । श्वीपच ज्ञानस्यायेश्यभिचारिते ज्ञानेमार्थि विद्विति स्वचेता व्या-हस्येत । तद्वसम् ।

श्वानस्य व्यभिशारिते विश्वासः किश्विवन्यमः।
इति। एमद्रुपपन्थ्ये कस्पनासम्बे तृ गीरवेण वाचवाएसंस्थापम् स्वामयसिद्वी व्यवसारहेतृत्वा कस्पयितुं
स्का इति। किस्त श्वामवाविश्वेषेण श्वानयोवीस्थवाश्वक्षभावे नियामकाश्वभावस्रोति दिक् इति वरः।

रका २९ यथा पटादिषु इत्यस्य स्थाने यथा शुक्तादी बुड्डिस्थ-रजनाहेः स्फटिकादिषु वा इति वरः।

रुद्धः रर कालाहिष्विष्ययेः इत्यत्रं महितकालाहिष्विष्ययेः इति । रुद्धः अ सम्रय- इत्यस्य स्थाने सत्ताकालेऽय- इति । रुद्धः अ त्रदुक्तम् । इत सत्तरम् ।

निष्यद्दा चाषुभूतानि भवन्ति न भवनि च। कालेनालच्यवेगेन खुखालात् तथ इथ्यते॥

श्रमस्त्रोतः च प्रपश्चस्य सद्यक्षं सार्ययाति इति वरः। ९ व्य १७ चडास्वयमीय इत्यस्य स्थाने घटाद्यवयवीव एको घट इतिबदेकं पद्रमित्रमुभयात्। चर्चानामाश्चावनाशितया भेलवार्षप्रस्थासम्बद्धासम्बद्धा इति वरः।

६८५ २२ स्पोटनस्पनेत्यर्थः। इत्यानः परं यथाकथन्दिदेकताप्रत्ययः स्पार्कसाधकाते च वनाहरपि अधिकष्टकाहिन्योऽतिरेकाः पनेः। इकं वनमित्याचानुभवकान्याहिति इति वरः। ¥. 4.

- ९८६ ९ न वर्षनिव्यत्वनिति पाठो नासो<del>जिङ्गावि</del>ति।
- ९८६ ९४ कारणव्यापारेणः इत्वन शब्दे क्रिनः च्रहादिश्वपि कारण-वापारेणः इति।
- ९८६ ९८ नादीतमातानां इति चाठोः चरोः नानोजिअहससात-स्रोति।
- ९८६ २२ विज्ञान्युम्म<del>यानो इत्यस्य साने सिङ्गान्युपप्रसानो । स्र</del>ीमा-धिकभेट्टेन त्राह्यस्याक्योपप<del>णेरसस्यक्ष्याक्यात्</del> । इतिः वरः।
- १८० १ विषु रवस्य स्थाने भेट्र सिंह इति।
- ९०० ७ -बाधित इत्यस्य स्थाने -बाधितस्त्रसम्पि सम्भात सादग्रे। नेति नेति सस्त्रूचमनिषुत्रमस्मित्रसम्बन्धः निकाधिते। स्वाः नामपस्यि। रोनेस् इति ।
- ९८७ ८ -वैश्रद्धाय इत्रस्य स्थाने -वैश्वारद्वास इति ।
- ९०० २२ एकावावादिनां इत्वसा स्वाने प्रदेतवादिनां इति।
- १८८ १ नामानिया इत्यनिरुद्धनीः सामाः नाविद्या इति । महादेवष्टनी स्वपाठ इति ।
- १८८ ५ -स्नेनैव इत्यख साने -स्नेन प इति।
- १ कक कहि इक्स साने पविद्यायाः प्रद्रवानेन द्योपारा-नामायोगाम । द्यत्वे नगैवाद्वेनप्रसङ्गाम । किञ्चा-विद्याया चपारानतां क्वाच्यहष्टं मुक्तिस्नारिखाने चाविद्या चिमित्तनित्यते सस एकेक्सम् नहेतोः संस्का-रखा मनोधर्मकाहिति । यदि इति बरः।
- ९८८ ८ यहीत्यारभा श्वासभामेना- इत्यनामा स्वाने ब्रह्ममीनां-सामा त्यविकाङ्ग्रारूपा पुरुषात्रिता गगने वायुवदिन्यते

#### g. q.

ताहणाविद्याद्वारा च ब्रह्मचोऽधिष्ठानकारणत्वमेव तथा-साभिरप्यनुमन्यते । श्रस्तदुक्तम्छतेरेव तैरिवद्यात्वेन परिभाषणात् । श्राक्षार्थतया प्रपञ्चस्वात्मन्येवाधिष्ठाने मछत्युपादानत्वचीकारणान्याच । विशेषस्त्यमेव । यत् तै: सङ्क्तपूर्वका मछतेरिप महत्तिरियते । श्रस्ताभिन्नु नेति तैसोक्तमविभागेना- इति वरः ।

९८८ ९५ -मयोऽपर्धं दत्यस्य स्वाने ननर्थे।ऽर्थं दति।

९८८ ९८ -मखाडातााद्दैतं र्वास स्वाने नाखाडाद्दैतं इति।

९८८ ९९ नार्थः। इत्यस्य स्थाने नार्थः। नापि साचादेव ब्रह्मस्य चपादानत्वम्। इति।

९८८ २९ मत्यून रत्यस्य स्थाने प्रत्युक्तं इति।

९८९ ५ अख्छले- रत्यस साने अखाडेकले - रति।

१८८ ७ न च रत्यतः पूर्वं न च सक्चन्दनाद्याकारबुडिहन्यभि-यक्तं चैतन्यमेव मुखिमिति वाच्यम् । शौताद्यातानामिषि तत्र मुखत्वपमङ्गात् । मोच्चे मुखाभ्युपगमिवरोधाच । किञ्चेवं चुत्पिपामाद्याकारहन्यभिव्यक्तचैतन्यस्थेव दुःख-त्वापन्या दुःखबरूपत्वमप्यात्मनः पमञ्चेत युक्तिमान्या-दित्यादीन्यत्र दूषणानि खयमूह्नीयानि । यदपि कञ्चि-दाह । चैतन्यपहकाने मुखमपि नियमेन गृद्यत एव मुखन्नानं त्वविद्ययाष्टतम् । तद्यमत् । न्नानेक्शहत्या-दीनामन्नानमन्नस्य क्वाप्यदर्शनेनादृष्टकत्यनापनेः ।

श्रानन्दं ब्रह्मणे। विद्वान् न विभेति कुतस्वन। इत्यादिश्रुत्युक्तानामानन्दज्ञानफलानां सर्वेषु पुरुषेषु सदैव मसकुरस्व। संस्काराद्यज्ञानेऽपि संस्कारादिफलवत्

खकार्यं प्रति खगोचराज्ञानस्य प्रतिबन्धकतायाः क्वाप्यष्ट-एत्वादिति । किञ्चानन्दस्यैव लेके पुरुषार्थत्वं सिद्धं नानन्दानुभवाज्ञाननिष्टनेस्तदन्भवस्येत्यादीन्यप्यव दूष-णानि । इति ।

- ९८८ ९० -त्वादिति इत्यस्य स्थाने -त्वात्। निषेधत्रुतेरेव बजवन्त्व-स्य श्रुत्येनेतित्वाच। स्रन्यया चत्यमङ्गस्यत्वादित्रुतिभि-रात्मन इच्हादिधमाणामपि प्रमङ्गादिति इति।
- १८८९ तदुक्तमितः पूर्वं गुणचाच परमियत्वं तत् प्रेयः पुचादिः व्यादिश्रुतियुक्तानुभवैरात्मनः परमियत्वसिद्धेरिति भावः। इति वरः।
- ९८९९५ -श्रुतिबदिति इत्यस्य खाने -श्रुतिबदानन्दातानोः ससा-मिभावसन्त्रस्परा वा न निर्धन इतिबदिति इति।
- ९८८ २९ श्रनाः करणोपपनोः द्रत्यव श्रनाः करणोत्पन्तेः द्रति वरः।
- ९८९ २३ महादेवानिसङ्गृष्टत्तिमते न व्यापकत्वं मनसः करणत्वादि-न्द्रियत्वाद्वा वास्यादिवचचुरादिवच द्रति स्वचपाठः।
- ९८० ७ सिक्रयत्वसिद्देन दत्यव सिक्रयत्वे सिद्धे न दति।
- ९८० ९६ न मु मनम्रादिकं इत्यत्र न बुद्धादिकं इति वरः।
- ९८० २९ भागिना इत्यव भागिन इति। पाठोऽयमनिसङ्गमञ्चाद-वनागोजिसमात इति।
- १८० २२ भोगिनः पुरुषस्य प्रधानस्य चावयवे इत्यव प्रक्षातिपृरुष-विषये भागिना भागलाभोऽवयवावयविभावे। इति। श्रव्यवहितपूर्वे क्तपाठानुकूलस्यायं पाठ इति। १८९ द्रव्ययः इत्यस्य स्थाने इत्ययः। श्रानन्दाभियक्तिस्य ब्रह्म-
- १८९ द इत्ययः इत्यस्य स्थाने इत्ययः। श्रानन्दाभियात्तस्य ब्रह्म-स्रोकादा गाणी मुक्तिरेवेति भावः। श्रन्यया विद्वान्

#### **V.** 4.

इषेश्रोकी जहाति इति स्नृतिविरोधात्। किञ्चाभि स्वत्नेरावाधमंत्रेऽपि सा कि नित्यानित्या वा । त्रावे सिङ्ग्लेमापुरवार्थत्वम्। त्रमशे जन्यभावस्य विनाश्चितवा मोजस्य नाशापितः। तस्नादानन्दाभिकतिनेपुं स्थमोत्य इति नवीनवेदान्निनामपरिश्वाम प्रवेति दिक् इति वरः।

- ९८९ २९ मोत्त्रसाप्तपार्थसादित्यर्थः इत्यत्र प्राकारोक्तिकाल प्राकारिणोऽपुक्तेरादित्यर्थः इति।
- ९८२ ९५ -चेवार्यः इत्तरम् साने -च मुखबु:साभावयारेव स्वतः पुरुषार्यक्षादिवार्यः इति।
- ९८२ ९८ -दित्वर्षं इत्यसात् परः इतरवियोसनदिति पाठे तू च्छि-भावयं इष्टानाः इति वरः।
- ९८६ २ पूर्व चैतद्वास्थातम्। इत्यस्य स्थाने पूर्व स्विद्वान्तोऽव-भृतः। श्रिसांश्वाध्याये परपद्यो निराक्रियत इत्यपानस-स्थान् इति वरः।
- ९८६ ६ परार्थेपतिनियमं इत्यव परार्थं प्रति नियमं इति।
- ९८६ ५ मुक्तिस्रेति वरः। क्वचिक्वास्ये विद्यतेऽयं पाठो महादेव-नागेश्वसमातस्रेति।
- ९८६ ८ चेत्वर्थः द्रत्यत्र च । तथा प्रक्वतिविवेकादेव मेाचस्योक्त-त्वादित्वर्थः द्रति वरः।
- १८४ ९८ वाज्ञु- इत्यस्य स्थाने वाज्ञशानाचीराविविशेषवेता वाज्ञ-
- ९९४ २९ बोध्यम् इत्यख्य खाने बोध्यम्। तन्त्रावाणामपि एघि-बौद्धारिकमञ्ज तत्प्रव्यक्षे च पञ्चविद्यतितञ्चविभाजको-पाधिच्यूचप्रथिवीत्वादिकमेव। अथवा खूलप्रथिवीपर-माणुपरतयैव व्यावभाष्यं व्याच्योवम् इति।

**v**. 4.

- ८ ८५ ९ महादेवामिसङ्गृष्टच्योः मध्यक्षतम्यम इति स्वपाठः।
- २८५ २० खन्नीनामनित्यत्वेऽपि इत्यव खन्नीनामनित्यत्वेऽपि खर-त्वेऽपि इति वरः।
- ९ < ६ ९ ८ निजयक्त्यभियक्तिया द्रत्यच निजधर्माभियक्तिया द्रत्य-निबद्धसम्बन्धाः।
- ९८६ ९५ वस्तुनः खाभाविकष्ठित्तिविश्वेषोत्पाहोऽपि द्रत्यव निजया खीयस्य न तु गुणक्रमधमस्य शक्तिविश्वेषस्योत्पाहोऽपि द्रति ।
- ९८६ ९८ नित्यर्थः । इत्वसाये चाइप्यस्य काराचित्वस्यापि द्र्य-नात्। यावद्यस्यायिप्रक्तिस्यावतनायाभियित्रिपद्मिति । इति वरः।
- ९८६ २२ घटादियक्तीनां साहस्यमस्य द्रव्यस्य स्थाने घटयक्तीनाम-न्योऽत्यं साहस्यमस्तु एवं पटादीनामपि। तथा च तेने-वानुगतपत्ययोपपत्तावनं सामान्येन इति वरः।
- ९९७ ९ नागेंबरको म सञ्ज्ञासञ्ज्ञिनोः सन्वन्धेऽपि इति स्व-पाठः।
- ९९७ १० अनिबङ्गमते धर्मियाचकप्रमाणवाधादिति स्वचपाठः।
- १८७ १८ प्रत्यचननुमानं वा इत्यस्य स्थाने प्रत्यचानमाने इति पाठो नागोजिङ्गाविति।
- १८८ १ अव्ययसापि इत्यव अव्यक्तसापि इति।
- १८८ ८ वैश्विष्ठामत्वयाचेत्वारभ्य वक्तवाः इत्वनस्य स्थाने न च वैश्विष्ठावृद्धिनयामकं सम्बन्धविश्लेष एव वक्तवाः इति ।
- ९८८ ९० सम्बन्धनु द्रावय य सम्बन्धनु दति।
- ९९८ ९९ ताल्यक्यं अरूप-इत्यव ताशातयमपि तडुर्मेखरूप-इति।

- १८८ १२ इति इख्यस्य खाने इति। किञ्च ताहातस्यस्य भेदबृद्धि-नियामकालं इष्टं घटो द्रव्यमित्यादी न लाघाराध्ययभाव-बृद्धिनियामकालमपि घटस्य द्रव्यमित्याद्यननुभवात्। ज्र-तो द्रव्यादिकमेव द्रव्यादिताहातस्यम्। ततस्य काष्यमा-धाराध्यभावबृद्धिनियामकातया परेरिष्टः समवायसम्बन्ध-स्नाहातस्येन चरितार्थः स्थात् तन्त्वाही पटत्वाद्यभावादिति इति वरः।
- १८६ ९७ नानुमेयत्वमेव इत्यव नानुमेयत्वं इति नागोजिङ्गी। क्वचिद्वास्ये च स्वचपाठ इति।
- १८८ १८ न इत्यव न केवलं इति।
- १८८ २६ अबा- इत्यस्य स्थाने तेषुवा- इति वरः।
- ९८८ ७ तम्निराकरोति इत्यस्य स्थाने तवाह इति।
- ९८८ ९० इन्द्रियाश्रयत्वं इत्यस्य स्थाने भागायतनत्वेनेन्द्रियाश्रयत्वे-नापि इति ।
- ९९९ ९६ चित्रादिवद्गमनाभावस्य द्रत्यस्य स्थाने चित्रादिवश्चिष्ठः-देवस्य गमनानुपपत्तेः द्रति वरः।
- १८८ १८ वेति इत्यस्य स्थाने चेति इति।
- २०० ५ स्चा- रत्यव खात्रयस्चा- इति।
- २०९ ६ सम्बन्धार्थं सर्पतीति द्रत्यस्य स्थाने अर्थपकाश- दति।
- २०९ ९९ -कारते हु। ही इत्यस्य स्थाने -कारता है। इति।
- २०९ १६ श्रनिरुड्डमहारेवष्टच्योत्तु न द्रव्ये नियमत्त्रद्योगादिति स्वपाठोऽर्थभेदस्रीत ।
- २०९ ९५ ष्टनिर्वर्तनजीवन इत्यन ष्टनिर्वर्तनं जीवनं इति।
- २०९ २२ नागेश्रष्टनी क्वचिक्वाच्ये च -खादादिवविद्यमः इत्यस्य

y. 4.

स्थाने -सादादाविव इति सूत्रपाठः।

- २०२ ७ सस्भवनि इत्यव भवनि इति वरः।
- २०२ प्राधिवापष्टक्येन इत्यव पार्थिवेन्धनापष्टक्येन इति।
- २०२ ११ वाङ्काल्यिकसांसिड्विकं इत्यव साङ्काल्यकं सांसिड्विकं इति मृहादेवसम्बातः स्वत्रपाठः।
- २०३ ९ अवापि शरीरे इत्यस्य स्थाने शरीरे इति।
- २०३ २ -वपदेशः इत्यस्य स्थाने -वपदेशस्तु इति।
- २०३ ७ प्राणो इत्यारभ्य इति इत्यम्तस्य स्थाने प्राणो न हे हा-रस्मकः। इन्द्रियशक्तिकं द्यन्तः करणं विना प्राणानव-स्थानेनाम्बयव्यति रेकाभ्यामिन्द्रियशक्ते बुँ द्वितस्वादेव प्रा-णनादिव्यापारिषद्वेन तदन्यः प्राणोऽस्तीति तथा च बुङ्यभावेऽपि स्वतदेहस्य न स्यूचदेहः प्राणोपादानक इत्यथैः इति।
- २०६ ९६ महादेवष्टमी पूर्तिभावप्रसङ्गः इति स्वत्रपाठः। श्रानिसङ्घ-ष्ट्रमी तु पूर्तिभावप्रसक्तेः इति ।
- २०६२० प्रवेशजनाभावाचेति इत्यस्य स्थाने प्रयोजनाभावात्। संयोगमात्रेणाधिष्ठानस्य यावदृत्यभावित्वाचेति इति।
- २०४ र पुरुषस्याधिष्ठाद्यत्वं इत्यव पुरुषस्याधिष्ठाद्यत्वं तु इति वरः।
- २०४ ७ त्युक्तम् इत्यस्य स्थाने त्युक्तम्। प्राणप्रवेशकाले च समग्र-स्यैव लिङ्गश्ररीरस्य प्रवेशो भवति प्राणसाहित्येनैव तह्या-पारात् इति।
- २०४ ९२ -परिच्छेदविगमेन इत्यत्र -परिच्छेदादिविगमेऽपि इति वरः।

**у.** ч.

२०४ ९८ च भवतीति इत्यव भवतीति इति मुख्यः पाठः । २०५ ९ चिदाकाश्चेतनिभवक्ते इत्यारभ्य चित्रभः इत्यम्बस्य स्थाने

> चिदाकाशानभियक्तेनानाकारैरितस्ततः । धीरटन्ती यद्द यक्तरटन्तीं दर्शयेचितिम् ॥ वस्तुतस्तु यदा पूर्णमेकरूपं च चिन्नायः। इति ।

२०५ ६ पुनास्तरा इत्यतः परं मोच्चारिकानीनं च पुरुषस्य स्वरूपं वासिष्ठे परिर्यातम् ।

> श्ववस्थवित सर्वेच दिरभून्याकाश्रक्षपिणि। प्रकाश्ये यादृशं रूपं प्रकाशस्थामनं भवेत्॥ विनगत् त्वमद्यं चिति दृष्येऽस्तामुपागते। दृष्टुः स्थात् केवनीभावस्तादृशो विमनात्मनः॥

इति। इति।

२०५ ८ श्वनिसङ्गसाहेबष्टन्योः सबीजमन्यत्र इत्यत्र सबीजत्व-मन्यस्य इति स्टबपाठः।

२०५ ९२ कमी- इत्यव वासनाकमी- इति वरः।

२०५ ९६ श्रममाञ्चाते इत्यव पूर्वपूर्वासमाञ्चाते इति। पूर्वपरास-माञ्चाते इति वा।

२०५ ९७ निबीजलवचनात् इत्यव निबीजलवचनात्। चरमा-समाज्ञातस्येव तु मुख्यनिबीजलात् इति।

२०५ २९ महादेवष्टनी वयस्यापि इत्यव वयस्य इति स्वपाठः।

२०६ ९ दे। षवशादेव इत्यन दे। षादेव इति समानम्।

२०६ ७ वासनयानथे खापनं इत्यव क्वचिक्काच्ये वासनया न खार्थ-खापनं देशवयोगात् इति नागेश्रष्टनाविति।

#### **y**. 4.

- २०६९६ संस्कारान्तरस्य द्रष्टारभ्य तबाह द्रष्टानस्य स्थाने त्रात्म-न्नानेन सर्वेत्रापेच्यया च संस्कारोत्पन्त्यसम्भवात्। गच्छ-तस्तुषस्य प्रवदेवाकासिकस्य विषयभागादिति तबाह द्रति।
- २०० ४ त्रनिबद्दमहादेवमते न बाद्मबुद्धिनयम द्रत्येकं दृचगु-व्यवतीषधिवनव्यतित्वणवीकधानामपि भाक्नुभागायत-नत्वं प्ववत् द्रत्यपरमिति स्वबद्धयम्।
- २०७ ८ भोजुभागायतनत्वं इत्यव भोजुभागायतनत्वरूपं इति।
- २०० ९९ श्रस्य इत्यारभ्य शुध्यतीत्यादिरिति इत्यन्तस्य स्थाने श्रस्य शाखां जीने। जहात्यथ सा शुध्यतीत्यादिभिः इति।
- २०७ १९ एथक्स्नवलेऽपि इत्यन एथक्स्नवलपचेऽपि इति।
- २०८ ५ इन्हादीनामुभयरे इच्च इत्यव इन्हादीनां खावरादीनामु-भयरेहा इति।
- २०८ ९ द्वेषं द्रव्यख खाने द्वेषा द्रति वरीयानिति।
- २०८१० वैराग्यम् इत्वन उन वैराग्यम् इति।
- २०८९ विरक्तानां श्ररीरमेतन्त्रय- इत्यव विरक्तानां श्ररीरमे-तन्त्रयं न किञ्चिद्धि। एतन्त्रय- इति वरः।
- २० ८९ दीनामिति इत्यस्य स्थाने दीनां नेषां ज्ञानमात्रप्रधान-देखलादिति इति वरः।
- २० ८२ वर्षञ्चलादिकं द्रत्यन वार्वेञ्चादिकं द्रति।
- २०९ ५ खसांच्योऽपि च खसांच्योऽपि च इति ख्रूचपाठः क्वचि-द्वारको नागोश्रष्टनी चेति।
- २०९ ९९ ये कुवादिनः इत्यक्तयेऽत्र वादिनः इति।
- २०९ २९ नामेश्रहना नास्तित्वसाधकाभावादिति स्वपाठः।

२९० २ विवेके प्रमाणद्वयमाद स्त्रज्ञाभ्याम् इत्यस्य स्थाने विवेकं हेत्द्वयन साधयति । इति ।

२९० ३ महादेवष्टमी देहादियातिरिक्ती वैचित्रादिति स्वपाठः।

२९० ९० सर्वेदा सर्वभानापत्तेः इत्यस्य स्थाने वृत्त्यभावकाले घटा-द्यदर्शनात् इति ।

२९० ९६ वेत्यादिरूपेण। इत्यन वेत्यादिरूपेण। नापि खपका आः कर्मकर्द्धविरोधात्। इति।

२९० ९६ श्रानसोषां द्रत्यव श्रानसामां द्रति।

२९० ९५ -नेन संशयाद्या- इत्यव -ना- इति।

२९० ९६ एवं इत्यारभ्य बेाध्यम् इत्यम्तस्य स्थाने ननु पुरुषस्य सदा ज्ञातविषयत्वेन ज्ञानपरिणामा माभवत्। इच्छामुखादि-परिणामे तु किं बाधकमिति चेत्। श्रृणु। पुरुषस्य सदा ज्ञातविषयत्वे सिङ्गे लाघवाचित्र्यकाश्रस्तरभिक्तेकमेवात्रा-द्र्यं सिङ्गित। ततस्य ज्ञानस्य चिङ्गमतया ज्ञानकार्य-धर्मादिकं तत्कार्येच्छामुखादिकं च चित्तस्येव सिङ्गित। सामानाधिकरप्यप्रत्यासत्त्या कार्यकारणभावे लाघवादि-ति। एवं पारार्थ्यापारार्थ्यादिकमपि पूर्वाक्तं वैधम्येजातं बेाध्यम्। तथा प्रकाश्रापकाश्रत्वरूपमपि वैल्वज्ञप्यमात्रा-सङ्गातयारिखा। देशहोः प्रकाश्रस्त्रपत्वे देशहिधमीणां सदैव भानप्रसङ्गात्। सष्ट्रप्यादे देशहिधमीणां सदैव भानप्रसङ्गात्। सष्ट्रप्यादे देशहिधमीणां सदैव भानप्रसङ्गात्। स्वष्ट्रप्यादे विधिनकत्यान्य-सङ्गाद्यभावेन च सदा धर्मभानादिप्रसङ्गादिति। इति।

२९९ ६ इति । इत्यख खाने इति । अवयवपदं चतुर्विश्वतितन्त्र-परम् । षष्ठी चेयं खत्वे मम धनमितिवत् । इति । g. प.

- २९९ ४ श्र्वा बाधिततया इत्यस्य स्थाने श्रुतिस्मृत्यन्यहेण भेट्-व्यपदेशस्यैवाभेदव्यपदेशापेच्या बलवन्त्रात्। इति।
- २९९ ७ महादेवष्टमावनिबद्धष्टमी च न शिलापुत्रक्षवदिति स्न न पाठः।
- २९९ ९० एव वा- इत्यब एव श्रुत्यादिममाणेवा इति वरः।
- २९९ ९२ भावः। इत्यन भावः। तथा च सार्यते।
  प्राक्षापि चायं न मम सवा वा प्रथिवी मम।
  यथा मम तथान्येषामिति चिन्छा न मे व्यथा॥
  इति ।
- २९९ ९९ महादेवनागेशहत्त्वोः क्षचिद्गायो च यथा दुःखाहेब इति स्वपाठः।
- २९९ २४ तदुक्तम् इत्यस्य स्थाने तदुक्तं खैाकिकैः इति।
- २९२ ५ महादेवष्टनी न कुवापि काेऽपि मुखीति इति स्वचपाठः।
- २९२ ९८ श्रनिस्डुष्टनी चेन्न दत्यस्य खाने चेन्नेवं द्रति स्वपाठः।
- २९६ ६ नागेशहनी असङ्गत्वश्रुतेः इति। अनिरुद्धनी तु अस-ङ्गादिश्रुतेः इति स्वपाठः।
- २९६ ६ -सस्भवात् इत्यत्र -सस्भवात्। त्रात्मीयत्वेन सस्भाव्यानां च गुणानां जन्यत्वेनैवानुभवात्। त्रादिश्रव्देन निर्गुण-त्वादिश्रुतयो ग्राह्माः। इति ।
- २९६ ७ संयोगे इत्यव सङ्गे इति वरः।
- २९४ ९ हेयत्वादिति इत्यब हेयत्वात्। दुःखं माभुद्भीयेति प्रार्थ-नादिति। इति।
- २९४ ९२ नागेषष्टनी न निवाः स्वादात्मवदन्यथानुक्तिः इति स्वनपाठः।

у. ч.

- २९४ ९४ -भावस्थीक्त्रेदा-इत्यव -भावस्य त्रुतिसिङ्घोक्त्रेदा-इति।
- २९५ ७ प्रथमपादीक्तं इत्यव प्रथमाध्यायीक्तं इति वरः।
- २९५ ९४ महादेवष्टभी तु श्रन्ययापुरुषार्थत्वमिति विपरीतः स्तर-पाठः ।
- २९५ २९ नागेश्वर्ष्मी मुक्तिरन्तरायध्यस्तेन परा इति स्वपाठः।
- २९६ १६ नम्बन्तराय- द्रत्यारभ्य तबाह द्रत्यन्तस्य स्थाने दतः परं द्वतीयाध्यायोक्तस्य ज्ञानसाधनस्याष्टाष्ट्रयोगस्योपसंहारः कर्तव्यः। तबादी त्रवणमननसंस्कृतेनैव मनसा साचा-त्कारसम्भवाद्योगवैयर्ध्यमित्यासङ्कामपाकरोति। दति।
- २९६ ९६ क्वचिक्वाच्ये नागेश्वक्ती च श्रिधकारवैविध्यास नियम इति स्वचपाठः।
- २९६ ९७ श्रवणमाबा-द्रत्यव श्रवणमननमाबा-द्रति।
- २९६ ९८ त्रतो इत्यारभ्य पीत्याह इत्यन्तस्य स्थाने किञ्च के। मन-काल्टकवज्जातेऽपि साज्ञात्कारे तहार्त्याय त्रक्णाद्युत्तरे. धामपि साधनानां नियम इत्याह इति।
- २९६ २६ श्रवणा- इत्यारभ्य -दार्व्याघें इत्यन्तस्य स्थाने श्रवणमन-नयोस्तोषां निद्ध्यासनादीनां ज्ञानस्य निष्याचानानिभ-भवरूपदार्द्योघें इति।
- २९७ ६ एतत्याधनत्वेन इत्यस्य स्थाने कार्यकारणाभेदेन कारण-शब्दः कार्ये प्रयुक्तः । एतत्याधनत्वेन इति ।
- २९७ प्रमाधने द्रव्यस्य स्थाने ज्ञानफलकत्वे सब्येव फलामर-माइ दति।
- २९७ ६० चपरामनिरोधाद्युनिप्रतिबिमापग्रमा द्रव्यस्थाने यो-गायागयोः पुरुषस्थाविशेष दति चेन्द्रवम्। यत चप-

**y**. 4.

रागनिरोधाद्युःखात्मकष्टनिप्रतिबिन्वापगमा- इति।

२९७ ९७ जवा- इत्यस्य स्थाने जपा- इति।

२९७ २२ स एव द्रत्यस्य स्थाने तथा च सार्यते।

यथा जले चन्द्रमसः कम्पादिस्तत्क्वता गुणः।
हश्यतेऽसम्नपि द्रष्ट्रशासनाऽनासना गुणः॥
एष एव इति वरः।

२९८ ९८ - सिम्निधिमनाया इत्यस्य स्थाने - सिम्निधिसनाया इति। २९८ २२ मोज्ञाना एव ध्वंस इत्यत्र साज्ञात्कारद्वारा मोज्ञानाराय-

ध्वंस इति वरः।

२९८ ६ जगस्तारणं विचारयति द्रत्यत्र जगस्तारणमुपगं इरित इति वरः।

२१८ ८ पुरुष इत्यन ननु पुरुष इति वरः।

२२९ २ प्रधानस्थाता इत्यस्य स्थाने प्रधानस्य यता इति।

२२९ ३ श्रष्टानामेव कार्यत्वश्रवणं चान तर्के इति इत्यस्य स्थाने श्राद्मातिरिक्तानां एथियादीनामष्टानामेव कार्यत्वश्रवणं चान नियमे बाधकमिति इति वरः।

२२९ प्रतक्तिः इत्यव नाघवादिनक्तः इति वरः।

२२१ ९ सन्वादिवयं इत्यत्र सन्वादिवयं तावद्व्यमेवेति प्रागेव व्यवस्थापितम्। तत् इति ।

२२९ ९६ द्वीपात्पत्तिमिति इत्यस्य स्थाने द्वीपात्पत्तिमिति। नम्बे-वमष्टाविश्वतितस्वप्रतिपादकशास्त्रविरोध इति चन्न। तत्र प्रक्षतिधर्माणां सुखादीनां वैशेषिकगुणानां प्रथक्-तत्त्वाभ्यपग्रमेन तत्त्वानामष्टाविश्वतिसङ्क्ष्योपपत्तेः। वस्तु-तस्तु। इदं स्वत्रमित्यं व्याख्येयम्। सत्त्वादीनामतद्वमत्वं

मक्कतिकार्यमानवाभानः । तद्रपत्वात् मक्कतेरपि सन्वाहि-रूपत्वात् ।

सत्तं रजस्तम इति एषेव प्रक्रितः स्नृता।
इत्यादिसृतिभ्य इति। तथा च वैशेषिकाणां एथियादिखिवास्माकमपि कार्यकारणोभयरूपतया सत्तादिष
प्रक्रितिकार्यत्वादिवाक्यानामविरोधः। तत्र साम्यावस्त्रं
सत्त्वमंश्रुतस्यं वैषम्यावस्त्रस्य तन्तुतुस्यस्य महत्तत्वादिकारणसत्त्वस्य कारणमेव रजस्तमसी श्रिप इति वरः।

२२९ ९६ प्रधानप्रष्टनेः इत्यारभ्य माद्यानुपपनेरिति इत्यन्तस्य स्थाने प्रधानप्रष्टनेः प्रयोजनमुपसंहरति इति वरः।

२२९ ९७ मोचानपपिनरिति इत्यत्र मोचानुपपत्तेः इति वरः।

२२९ ९ प्र नागेश्वनतेऽनुपभागेऽपि पुनर्थं स्टिष्टः प्रधानस्योष्ट्रकुकुन-वहनवत् द्रत्यस्य स्थाने निष्प्रयोजनप्रकृत्यभ्युपगमे मोर्चा-नुपपत्तिः। इति स्वत्रपाठः।

२२२ ४ संहननं इत्यत्र संहननमारस्थाकसंयोगः इति।

२२२ ९० विमुक्ततया इत्यत्र विमुक्ततया विविक्ततया इति।

२२२ ९७ मुक्तोपभोगो इत्यव क्वचिक्वाच्ये मुक्तोपभोगो भवित नागेशवृत्ती च विमुक्तभोगो भवित इति स्वत्रपाठः।

२२२ २२ निन्यं व्यवस्था तदा इत्यव नन्त्यं विभागस्तदा इति।

२२६ ९० प्रपिच्चतम् इत्यव प्रपिच्चतम्। श्रक्षान्यते चाद्वैतश्रतीनां प्रकरणभेदात् खिवभक्तवस्तुराहित्यं द्वितीयसङ्गश्रून्यत्वं खिवजातीयपारमाधिकवस्तुश्रून्यत्वं चार्थः। पारमाधिकत्वं च कूटस्थनित्यत्विमित इति।

२२६ ९७ -पची इत्यस खाने -पची आत इति।

#### **v.** 4.

- २२६ १८ विकारस्यानित्यतया वाचारस्याणमावताया च- इत्वस्य स्थाने विकारस्य वाचारस्याणमावत्वेनानित्यतारूपस-स्वस्था- इति।
- २२६ २० मक्कर्तिनित्य-इत्यारभ्य इत्यागञ्ज इत्यन्तस्य स्थाने महत्य-नन्तत्वस्थीकाराचास्त्रीवासादिरोध इति चेन्न। भेट्स्य चिन्नास्यत्वेन सतः विद्वत्वरूपपारमार्थिकपत्वाभावस्था-स्वाभिरप्यनिराकरणात्। भेट्स्याधिकरणस्वरूपत्या चं-त्रनानामन्योऽत्यभेट्स्य चिन्नावस्वरूपत्वाच। महातिनि-त्यतायास्य वादान्तरत्वादिति भावेन इति।
- २२४ ९ डानिर्रित जितं नैरात्म्यवादिभिरित्यर्थः। द्रायस्य स्थाने - डानिरित्यर्थे द्रति वरः।
- २२४ ६ नागेशहमी कर्टकर्मविरोध इति स्वन्पाठः।
- २२४ ६ विषद्ध इति इत्यस्य स्थाने विषद्धः घटो द्रयमित्यादिता-दात्व्यसम्बन्धे सम्बन्धितावस्केदकभेदात् सम्बन्धिनोरस्क्रोव भेद् इति इति।
- २२४ ९४ चित्रबरूप इत्यस्य स्थाने चिट्रपश्चित्रबरूप इति वरः।
- २२४ २४ -त्रुतेः का ग्रतिन्तवाद्य इत्यस्य स्थाने -त्रुतेर्गीप्याः किं प्रयोजनमिति तवाद इति।
- २२५ २ प्रद्वैत- इत्यव निष्पृयोजनकत्वरूपोऽद्वैत- इति।
- २२५ ५ त्रुतिरिप इत्यव त्रुतिरिप सरेव साम्येरमय आसीत् एकमेवाद्वितीयं ब्रह्मेत्यादिना इति।
- २२५ ७ जगद्मत्यताग्राष्ट्रकप्रमाणाभावेनापीत्याष्ट्र द्रत्यव जगत्य-त्यताग्राष्ट्रकप्रमाणेनापीत्याष्ट्र द्रति ।
- २२५ १८ तब इत्यब चात पव वेदान्तस्त्र बमिप वैधन्यास स्वप्नादिव-

ष्ट. प. दिति। तब इति।

२२५ २२ निव्यतारूप- इत्यत्र स्थिरतारूप- इति।

२२६ २६ तसाचितो इत्यस खाने तस्तिन इति।

१२७ ९ तथा चिति रहितः पाठी वरः।

२२७ ६ ब्रह्मलेकानाग्रीतिभिरिति वर:।

२२७ ५ मनिरुद्वष्टनी निमित्तसमावादिति स्वपाठः।

२२७ 🗷 श्रनिबद्घष्टना निवाद्विरिति स्वापाठः।

१२७ १९ - हिनिरिति श्रुतेः इत्यव - हिनिश्रुतेः इति वरः।

२२७ ९४ पायशोरहितः क्वचिद्स्ति पाठ इति।

२२७ ९५ सव्यां इत्यसा खाने विषये न स पुनरावर्तत इत्यादि इति।

२२७ ९६ प्राधिकपराम् पूर्वं तस्त्रोके ज्ञानस्य इति वरः।

१२८ ४ ख्वाभ्यामितिरहितः पाठो वरः।

२२व ५ श्रनिबद्धवनी पूर्तिभावपसङ्गास इत्यत्र पूर्तिभावयोगास इति स्वापाठः।

१२८ ६ पूर्वे तसोगायननिषिद्विरित्यर्थः इत्यस्य स्थाने तस्यानिध-ष्ठितस्य सिद्धिः। स्वकार्यभागसम्पादकत्वित्यर्थः।

१२८ ९२ कषेकादि इत्यव कषोदि इति वरः।

२२८ ९४ -संयोगरूपखाधिष्ठानख इति वरः।

२२८ ९६ - इष्टसः द्रत्यव - इष्टद्वारकमात्मकारणत्वमभ्युपेत्व तत् इति वरः।

२२८ ५ तामिमामाश्रद्धां पितहर्तुमाह द्रत्यत्र तिद्दमाश्रद्धाद्वय-मपहर्तुमाह दति वरः।

२२८ ९९ तथा- इत्यत्र श्रयवानाःकरणिवयोगे मेास्वप्रतयादी न जीवनं तद्योगे च जीवनिमत्येवमन्वययितिरेकी व्याख्ये-येर तथा- इति वरः। **y**. **y**.

- २२८ १२ चेति आवः द्रायव च वस्तुतस्तु पूर्णत्वं परमात्रात्वं चेति भाषः दति।
- २२८ १८ मोक्स अच्छार- इत्वंब मोक्तोऽखच्छार-इति वरः।
- २२८ २२ नइइइद्वारयोः इत्यारभ्य -कार्यमाद्य इत्यानस्य इत्याने नइदइद्वारयो रेव तदितरं जगकार्यं नेश्वरस्येति ब्रह्मा-दित्रयस्येव यावद्यारिकेश्वरत्वसाभाय प्रतिपाद्यियाति । नजादावदुद्वारकार्यमाद्य इति वरः।
- २३० २ श्रहद्वाररूपे। इत्यव कर्टत्वमव कार्यानुकूलेक्काक्ति-मचन्। तथा चाहद्वाररूपे। इति।
- २३ ९६ समानत्वमावयोरित्यकः इत्यसात् परं न च सेम्बरमते कार्याभिव्यक्तिरपीत्यरेजीव क्रियत इति वक्तुं प्रकाते। ईत्यरस्य वैषम्यनेई प्यापनेः। कर्मसापेक्षतयेव द्वीत्यरस्य वैषम्यनिई प्यापनेः। कर्मसापेक्षतयेव द्वीत्यरस्य वैषम्यादिकं सेन्यरः परिद्वतिव्यम्। तच्चेत् कर्मेत्यर एवाधि- छितं तिष्ठेत् तर्द्वि वैषम्यादिकमापद्वेतिवेति भावः इति ।
- २३० १८ पालनादिकं इत्यव पालनान्तयीमित्वादिकं इति वरः।
- २३० ९८ तमाइनचा देव भवति इति।
- २३० १९ रागाद्यभावेन इत्यव कारणाद्यभावेन इति।
- २६० २१ -प्रयोजनकत्वादित्वर्थः इत्यस्य स्थाने -प्रयोजनकत्वादि-रतिश्वयञ्चानवज्ञेन्त्रयोञ्चेत्वर्थः इति वरः।
- २१९ ६ श्रविवेत- राष्ट्रारभ्य राष्ट्राहेत्यनस्य स्थाने साम्यर्थं प्रक्रतेः वहानः स्वत एव भवतीति स्थाने स्थाने मोक्रम् । तत्र सस्वामिभावे। भाग्यभोक्तुभावः । स च प्रक्रतिप्रक्षेः प्रास्त्रास्वीत्यास्त्रां परिस्रति रति ।
- २३९ ९० प्रवादः द्रव्यत्र हिनतद्वासनामवादः दति।

g. q.

१६९ २६ बद्यपीत्यारभ्य -रित्याश्यः इत्यमस्य खाने खिष्कश्यरीर-खखानिभावयोरित्याश्यः। मतवयेऽपि खत्यं खभुक्तष्टनि-वासनावन्तं खानित्यं च खनिष्ठवासनाहेतृष्टनिभोक्तु-त्वम्। ज्यतः प्रखये खिष्कश्यरीराभावेऽपि तद्यन्यो वास-नारूपः खखानिभावः सम्भवत्यवेति वृत्तिवासनानां कर्म-जन्यत्वबद्विवेकजन्यत्वमपि जन्मादिद्वाराखीति मतवये-ऽपि नानुपपन्तिः इति।

२६२ ५ वाविवेकार्दिनिमिन्तो इत्यव - (विवेकारिनिमिन्तो वा इति। १६२ ७ इत्यर्थः। इत्यस्य स्थाने इत्यर्थः। स्थवा स्वस्तिमिनोवो भोग्यभोक्तृतारूपो यद्दा तद्दा यत्विस्तिद्वद्वततु चेतने वास्ता-षुःस्वादेः चन्तन्यो वा प्रतिविन्यरूपो वास्तवसन्त्रस्यो वा चर्वयेव तदुन्तिः पुरुषाया दुःस्वं माभुद्धीयानिति पार्यनाद्यनादित्यर्थः इति।

२६२ ९ तब इत्यव तब तु इति वरः।
२६२ ९२ दुःखवन्तम् एव खतो इत्यव दुःखवन्तम् । बच्चतो इति।
२६२ ७ -कुच्याः इत्यस्य स्थाने -कुच्यां इति वरः।
२६६ ७ सङ्ख्यकुच्याः समापूर्व इत्यव सङ्ख्यक्तांश्रमापूर्व इति।
२६६ ७ वेदान्त- इत्यव वेदाब्यि- इति।

२२६ ८ - ज्ञानयचे च्हणीनापाययत् पुरा इत्यच - ज्ञानयचे च्यणीनाः याजयत् पुरा इति । १२६ ९० मया इत्यतः परम ।

विद्यानभिद्युरचितं साङ्घ्यभाष्यं सतां मनः।
श्राकर्षयत्वयस्कानां यथायो विषयानारात्॥
दति च क्वचिद्वायो पठितम्।

#### P. 4.

#### ॥ प्रथावशिष्टकेवलस्त्रमपाठानारस्वीपत्रम् ॥

- ्२७ ६ देशभेदात् इत्यनितङ्गसमातः स्वापाठः।
  - २८ ७ गभाधानादिकमैषा चंस्क्रियेत इति नागाजिवस्थतः सूत्र-पाठः।
  - ५४ ९ जेगार्यमपि इत्यनिबङ्गस्यातः स्वापाठः।
  - ६४ ९६ वासिक्षष्टार्थपरिक्किनिरिति वरः पाठो नागोजिन्नाव-निषद्वन्तो तु द्योरेकतरस्य वाप्यसिक्षन्ताः ममा तत्याधकतमं यत् नत् इत्येकं निविधं ममाणं तत्यिद्वै। सर्वेसिद्वेनीधिक्यसिद्धः इत्यपरिति स्वचद्यम्।
  - इंद्र ९६ -सम्बन्धाद्वा न देखः इति नागेशवृत्ती -सम्बन्धाद्व देखः द्वापिकद्ववृत्ती स्वपाठ इति।
  - ९० प्रनिरुद्धमद्दादेवष्टिनमत उपासासिद्वस्य द्रत्येकं पदमध-भेदचेति।
  - द्रभू २२ हेतमद्नित्यं सिक्रायमनेकमात्रितं खिङ्गम् इत्यनिसङ्घ-द्यन्तिमतः पाठः।
  - <९ २२ तथारन्यत्वे तुच्छता इति नागेश्वसकातः पाठः।
  - ७ सुष्राद्यवस्थायाचित्वमिति पाठो नागेशहमी सुष्राः द्यसः साधित्वमिति पाठो महादेवहमाविति।
  - ८८ २२ पुरुषस्य बद्धत्विमिति पाठो महादेवहनाविति।
- १९९ ९९ -बावनाया बलवन्द्वात् इत्यस्य स्थाने -बावनापदत्वात् इति। पाठोऽयमनिबद्धमद्यदेवनागेशव्यनिवृपि निजति।
- १९४ नागेशमते पञ्चभूतानाम् इत्यव च भूतानाम् इति ।
- ११६ १६ प्रनिदद्वष्टमी देवताखवश्रुतेनारसाकस्य इति स्वपाठी-

ए, प. द्विभेद्येति।

१२० १ चानिकद्वमते तदुत्पन्तिः श्रूयते विनाश्चरश्चनाच रति स्वन्यादः।

१२० < नागेश्वमते आन्तानामधिष्ठाने इत्यव आन्तानामधिष्ठान-मिति ख्रवपाठः।

१२० ९७ नागेशमते ममायाद्यस्थात् द्रति स्वपाठः।

१२० २० चनिरुद्दमसादेवनागेशस्त्रिषु सभयावार्क च ननः स्ति स्वपाठः ।

१२९ ८ श्रनिबद्वष्टभी रूपाविरसर्वजीमा उभयारिति स्वेपाठः। १२६ २१ महादेवष्टभी कर्ण वयोदश्वविधं वाद्यासारभेदादिति स्वपाठः।

१२८ २९ नागेशमते तद्धमिभिचेष्टा द्रव्यक्य स्थाने तद्धमिपि चेष्टा द्रति स्वपाठः ।

१६९ ९० श्रनिसङ्घर्ती परिमुक्ती इत्यस्य स्थाने परिष्ठको इति पाठोऽर्थभेदस्थेति।

१६६ ६ तत्कृतिश्रुतेरित्येकं पर्मित्यनिरुद्वष्टनिः। न्यायस्मान्यव मपस्चित इति इत्यधिकं स्वर्गमिति च।

९६७ २९ श्रनिबद्धमहादेवष्टिनमते वीक्क्यात् सांह्रे इति स्वन-पाठः।

९४८ ९८ महादेवष्टनी समानमित्यत्र सर्वजेति पाठः।

१५२ ६ कर्नाष्ट्रधेनायनादितः इत्यनिबद्धष्टिनातः स्त्रपादः।

१५५ १५ महादेवानिकद्वष्टच्योस्तुं -माचयत्येकेन रूपेण इति सूब-पाठः।

१५७ ८ महादेवष्टनी श्रिधकारप्रभेदास नियम इति स्वपाठः।

# । शुक्तिपनम् ।

| <b>ઇ.</b> ૫. | चमुहुम्                | युद्धम्                  |
|--------------|------------------------|--------------------------|
| २ ९७         | दुर्घटं च              | <b>दु</b> र्घंटं         |
| <b>R</b> 8   | महातेगुण-              | महातेगुंष-               |
| 9 8          | निगुषां                | निगुषां                  |
|              | तसात्पुरुषा-           | तसात् पुरुषा-            |
| ९० ९९        | -सिङ्कत्वात            | -सिङ्गावात्              |
| १९ ४         | मचोरिति                | मिर्पारिति               |
| . ९ १ ९ ५    | सन्तासस्यानः           | सम्बस्धावा-              |
| ९१ ९८        | -बागुज्ञा              | -वाविष्युद्धा            |
| ९५ ९०        |                        | -बाङ्ग-                  |
| ९६ ६         | <b>यात्र</b> ं         | शास्त्र .                |
| २३ ८         | तत् स्व-               | तन्त्व-                  |
| २१ १८        | -ानस्यान्              | -निश्वयात्               |
| > 99         | चिद्रपता-              | चिद्रूपता-               |
| १३ ९५        | <b>ज्</b> न्यं         | शून्यें<br>मुक्त-        |
| ₹ ₹ .        | -मृत्ता-               | मुंता-                   |
| र्इ २०       | संयागात्राग-           | संयोगात् प्राग-          |
| १७ २४        | बन्धा विपर्ययाद्विपयय- | विषयेयां द्वन्धः विषयेय- |
| <b>₹</b>     | -वचनाचान्यथा-          | -वचनाच। ग्रन्यथा-        |
| ₹            | चवासना-                | च वासमा-                 |
| 8. 2.        | -यास्त्रखं             | -वा म्हत्युं             |
| Bo Ro        | -जामस                  | -उद्घामस                 |
| ४९ ९९        | इति                    | इति ।                    |
| ४२ ९३        | -विवेकी                | -विवेकी च                |
|              |                        |                          |

## ॥ शुद्धिपत्रम् ॥

| <b>v</b> . q. | त्र <u>म</u> ुदुर्ग्        | शुद्रम्                           |
|---------------|-----------------------------|-----------------------------------|
| ४२ ९४         | নমা ব                       | तथा                               |
| 88 65         | वन्हें:                     | वक्र:                             |
| 88 8€         | बन्हे:                      | वक्रः                             |
| 80 8          | -मथोप्यर्थ                  | ·मथोऽ <b>यर्थ</b>                 |
| 808           | एकमेवाविकस्थितम्।           | एकमेवाविकस्थितम्। इति।            |
| ४७ १८         | श्रस्यायमर्थः               | श्रस्यायमर्थः।                    |
| ४८ ९६         | नत्वभिमानमार्व              | न त्वभिनानमार्च                   |
| ५२ ९          | मध्यमपरिणामतया              | मध्यमपरिमाणतया                    |
| प्र २६        | पर्षस                       | पुरुषस                            |
| प्र १०        | <b>हि।</b>                  | हि। इति।                          |
| 4 €           | -पवेचा                      | -पर्वेषा                          |
| ५६ २२         | विद्या चेति                 | विद्येति                          |
| ५६ २३         | प्र <b>क्रत्यो</b> पाधिकमेव | प्रकृत्यपाधिकमेव                  |
| ५० २          |                             | त्रयानायीति श्वीकविभया            |
|               |                             | नेखियतुम्चितः।<br>संच्या कारित्वे |
| ४८ २०         | सं <b>च्यका</b> रित्वे      |                                   |
| प्रः २९       | त्रमं इत्यकारित्वे<br>-     | श्रमंश्रत्य कारित्वे              |
| ५८ ८          | ं -स्थिनस्पृष्टम-           | -श्चित्रस्य दृश-                  |
| ५८ ९०         | <b>ज्ञानविषयत्व</b>         | चातविषयत्वं                       |
| ४८ ९८         | मद्र्प-                     | तद्रूप-<br>चकारणापेचका-           |
| 4. 2.         | खकारणापेचक-                 | चकारणापेचका-                      |
| 49 9          | वैधम्यादुपसमाच              | वैधन्याच न खप्तादिबादित           |
|               | न सप्तादिवदिति ना-          | भाव उपसञ्जेसित व                  |
|               | भाव उपस्रक्षेत्रीति         |                                   |

### ॥ शुद्धिपत्रम् ॥

| <b>y</b> . 4.      | <b>त्रशुद्धम्</b>  | गुहुन्                      |
|--------------------|--------------------|-----------------------------|
| <b>६९९</b> ०       | सद्रपत्वे          | सद्रुप <del>त्व</del> ं     |
| € ₹ 98             | - हुसं             | सदूपत्वं<br>- <b>ष</b> ुःखं |
| <b>&amp; 8 6 8</b> | तत्साधकं           | तत्वा <b>धकत</b> मं         |
| इष्ट्र             | एवं भूत-           | एवस्भूत-                    |
| ६० ९६              | विषयागमम्          | विविधागमम्                  |
| इद ९४              | नात्त्रदेशो        | न देखें।                    |
| 90 go              | <b>उपागासिङ्</b> ख | उपासा सिद्दुस्य             |
| ७१ १२              | तस्यां यमान-       | तस्याचा माप्त-              |
| ७६ २५              | ·म <b>ख</b> चितम्  | -मप्युचितम्                 |
| ७४ १९              | पासभागा-           | पार्वापभागी-                |
| ७६ ७               | बहुर्भाग <b>ख</b>  | बुड्डेभागखा<br>चिद्द-       |
| ७७ १               | ाचदव-              | चिद्दब-                     |
| 5 ee               | कत्रेव             | कर्तुरेव                    |
| ७९ १०              | त्रत्यवा           | श्रन्यथा                    |
| ७८ २२              | सत .               | सत्                         |
| Z 02               | <b>ज्ञाबधं</b>     | <b>बिविधं</b>               |
| 5° €               | काय                | काय<br>काय                  |
| दर द               | तड्डीरं            | <b>नहुदं</b>                |
| क्ष १              | रेखाशिसेहरे        | रेखाः शिबोदरे               |
| द्ध <b>१</b> २     | नद्मनागत-          | न द्यमागत-                  |
| द <b>र</b> १२      | त्रन्ध             | त्रक्रो                     |
| 89 英平              | सदा सन्ता-         | सदसन्ता-                    |
| ≈8 <b>९</b> €      | प्रसिद्धम्         | मसिङ्गम्।                   |
| EN 60              | तद्वीदं<br>2 J     | तद्वेदं                     |

# । युद्धिपनम् ॥

| <b>y. y.</b>   | त्रशुद्धम्                   | <b>गुइ</b> म्                 |
|----------------|------------------------------|-------------------------------|
| <b>द</b> € ९ • | क्रमव                        | कमेंब                         |
| दद १४          | -बंधम्य                      | -वैधम्यं                      |
| <b>48 88</b>   | भोक्तुरिषष्ठानात्।           | भोक्तुरिषष्ठानाङ्गागा-        |
|                | भागा-                        |                               |
| <b>e</b>       | <b>तथा</b> च                 | तथा च                         |
| ८६ ८           | निगुणल                       | निर्गुणत्व                    |
| <i>es</i>      | -निर्गु पात्वाचिड्डमत्वादिकं | •                             |
| ९७ ९ ८         | चेताः                        | चेता                          |
| ८८ १९          | <b>बुड्डिष्ट</b> मरेब        | बुड्सिष्टने रेव               |
| ९०९ ६          | जीवत्वमन्त्य-                | जीवत्वमम्बय-                  |
| ९०९ २०         | बिम्बभाव-                    | बिन्दप्रतिबिन्दभाव-           |
| ९०२ ८          | -मापाद्यते                   | -मापद्यते                     |
| 8 - 8 X        | जायत्ख्रप्रमुषुप्तिस्थान-    | जागृत्स्वप्रसुषुप्तिषु स्थान- |
| ९०४ २४         | मुनेविज्ञानत                 | मुनेविज्ञानत                  |
| ९०५ इ          | ता <b>वाद्यात्मा</b>         | तावानामा .                    |
| ९०५ ५          | रुवाद्या                     | द्रवाद्याः                    |
| ९०५ ९८         | यत एत-                       | य एत-                         |
| ९०७९६          | खाप्तवाक्यस्य                | <b>स्वाप्रवाक्यस्य</b>        |
| 905 €          | -सिड्विरिति                  | -सिद्वेरिति                   |
| ९०८ ११         | -भौरित्येत्                  | -धीं दुर्भिरित्येन्           |
| १११ २०         | पत्येकं                      | प्रत्येकं                     |
| ९११ ८          | -चिन्नाव-                    | -चिन्नावता-                   |
| १११ १८         | ने ती-                       | नेती-                         |
| ९१२ ९८         | त्राक्षेवेद                  | <b>जाकीवे</b> रं              |

## १ मुद्दिपवत् ॥

| y. y.   | त्रशुद्दम्         | शुद्रम्          |
|---------|--------------------|------------------|
| ९९४ २०  | तथा ्च             | तथा '            |
| ९९६ ह   | -मेतहबवेद          | •मेतहाह ववेद     |
| ९९७ इ   | -ष्टिनित। स्रचनाय  | -द्वितासूचनाय    |
| १९७ =   | मना महानिषादि श्रे | निवधया लेखनीयम्  |
| ९९७ २६  | गन्तव्यम           | गन्तवम्          |
| ९२० ९०  | त्विष्ठाने         | त्वधिष्ठानं ं    |
| १२०११   | गोखके              | गोलकं            |
| ९ १९ ९० | तथा                | तथा च            |
| ९२९ २६  | पुरुष              | पु <b>रुवन्य</b> |
| ९२२ ४   | तनित्रया-          | तत् तित्रवा-     |
| १११ ट   | -मात्माना          | -मात्मने।        |
| ९२२ ८   | ट्रष्ट-            | द्रष्टु-         |
| ९२६ ९२  | -वाय-              | •वायु-           |
| १२६ ९७  | एव्वी              | प्रथिवी          |
| १२४ ६   | पञ्चानाम् ॥        | .पञ्चानाम्॥ इति। |
| १२४ ९०  | ेपम-               | परमु-            |
| ९२४ ९९  | -दिभिन्नानं        | -दिभिच्च ज्ञानं  |
| १२४ १८  | -নৰ                | -तेब             |
| ९२४ २३  | -दन्ताम्बषण-       | -दमाम्बेषण-      |
| १२६ १५  | दृश्यत             | े हप्रयते        |
| १२८ ७   | नन                 | नन्              |
| १२८ २६  | लाकवदित्यर्थः      | <b>लोकव</b> न्   |
| ९६० २४  | -कारणै-            | -करणे-           |
| १ह९ २२  | -नित्य             | -नित्यं          |
|         |                    |                  |

## । शुद्धिपवम् ॥

| g. q.  | <b>त्रग्रुइ</b> म्  | भुद्रम्                    |
|--------|---------------------|----------------------------|
| ९६९ ९६ | -सूत्रण             | -स्रवेष                    |
| 668 68 | न्हाया-             | चाया-                      |
| 994 99 |                     | गिति सविज्ञानमेवानुकामतीति |
| ९१६ ९८ | संस्तिरेश-          | संस्तिर्देश-               |
| १६८ ५  | <b>चमु</b> चिते     | <b>समुचिते</b>             |
| ११८ १८ | -सत्यवादतः          | -सत्यत्वादतः               |
| ९४९ ९५ | विधारणात्याग        | विधारणव्याग .              |
| 9 989  | नास्तीत्वेवंरूपा-   | नास्तीत्वेवंरूपः। प्र-     |
| 984 \$ | त्रसायमर्थः         | इति। श्रस्यायमधः           |
| 28€ 0  | -पार-               | -पाठ-                      |
| ९४८ २२ | मक्तः               | सन्नः                      |
| ९५७ ५  | विपययेण             | विपर्ययेषा-                |
| १५७ १५ | -विवेकावस्था        | -विवेकावस्थे               |
| १५८ ५  | श्रुतिस्वनीव-       | श्रुतिय जीव-               |
| १५८ १  | -भिभावकतया          | -भिभावकताया                |
| ९६० ९५ | जातमी श्रेन जाते-   | चातमी शेन चाते-            |
| ९६९ १  | भवेदित्यथः          | भवेदित्यर्थः               |
| ९६९ ९६ | केनाप्य-            | केनाप्युं-                 |
| ९६२ ९  | <b>ग्रा</b> कुनियथा | ग्रकुनियं था               |
| १६३ ४  | तसात                | तसान्                      |
| १६८ १४ | समे                 | च मे                       |
| ९६८ १४ | -खमहा-              | -स महा-                    |
| १७० ६  | तयेष                | तथैव                       |
| १७६ ८  | चेताः,              | चेता                       |
|        |                     |                            |

### ॥ शुद्धिपनम् ॥

| y.          | ч.         | त्रशुदुम्                  | शुद्रम्                     |
|-------------|------------|----------------------------|-----------------------------|
| ९७१         | ९व         | नम-                        | <b>क्य</b> -                |
| ₹ 9€        | ¥.         | चयात्                      | त्र्र्थात्                  |
| ₹.७६        | २ ०        | चेताः                      | चेता                        |
|             | ९८         | -नगतम्                     | -नुगतम्                     |
|             | १८         | मत्याचामत्यचेषु            | मत्यचामत्यचेषु              |
| 8 ≈ 8       |            | ·मन्यथा शब्दे <b>ना</b> -  | -मन्ययात्रव्देनीच्यतेऽय च   |
|             |            | च्यतेऽत्यथा च              |                             |
| ९०६         | ९७         | -साद्दत-                   | -बाद्देत-                   |
| ९≂ई         | <b>₹</b> ९ | - चिषुभेदस्वैव             | -खिङ्गेभद्रस्थैव            |
| ९८९         | €          | -मित्ति-                   | -मुँक्ति-                   |
| ९८१         | ų          | ज्ञाने ज्ञेयात्मका-        | चानचेयासका-                 |
| ९८७         | ९ ०        | नातः                       | नाज:                        |
| ९८८         | Ŗ          | चे ।पादानत्वं              | शेषं सुगमं भिन्नजातीयानां   |
|             |            |                            | चोपादानत्वं                 |
| ९८८         | ų          | यके।पादा <b>नक</b> त्वेऽपि | यतेन दिनिचतुर्भीतिकत्वपद्या |
|             |            |                            | श्रपि निरस्ता एकापादानकले-  |
| •           |            | •                          | र्जपि <sup>†</sup>          |
| २००         | २२         | चचुदेइ-                    | चचुँदें ह-                  |
| २०१         | દ          | एतेनबङ्कि-                 | एतेन बुद्धि-                |
|             | . २२       | <b>शरीरेंष</b>             | <b>गरी रेषु</b>             |
| <b>१</b> •६ | ९३         | -साङ्ख-                    | -बाङ्खा-                    |
| <b>२१३</b>  | •          | निर्गणत्व-                 | निगुंपत्व-                  |
| २९४         | ٩          | -विवेकस्त                  | -विवेकस्त                   |
| <b>२९५</b>  |            | मक्तिरित्यर्थः             | मुक्तिरित्वर्थः             |

### ॥ श्ह्रिपत्रम् ॥

| Ų.           | ч. | त्रश्हुम्              | शुद्गम्            |
|--------------|----|------------------------|--------------------|
| <b>२२</b> ०  | 8  | प्रधानस्थानुमाना-      | मधानस्थानुगमा-     |
| २२६          | १७ | हेत्भ्यां पूर्व        | पूर्व              |
| २१८          | ९१ | तथाचा-                 | तथा चा-            |
| २७९          | 9  | -निमितः                | -निमित्तः          |
| २ <b>१</b> २ | Ę  | <del>दुव चे</del> द्यस | <b>दुरुच्छ</b> दख  |
| २६२          | ९७ | ॰ -भगवाना 😮            | -भगवान्            |
| <b>२६</b> २  | २६ | <b>मसङ्ख्याद्याय</b>   | <b>प्रसङ्घानाय</b> |
| २६६          | 8  | काले।ऽपि               | काले।ऽिया          |
| २३३          | ~  | -यज्ञस्रषी-            | -यज्ञे स्टबी-      |
| २६६          | Z  | -प्याययम्              | -पाययत्            |

| Ų. | Ч.       | <b>त्रशु</b> द्धम्  | गुडुम्                         |
|----|----------|---------------------|--------------------------------|
| ₹  | 9        | ९९                  | <b>९</b> ९                     |
| 8  | ٩        | निमित्तोऽप्यस्य     | -निमित्तोऽप्यस्य               |
| 8  | <b>₹</b> | भाष्येषानिबद्दद्द-  | भाष्या-                        |
|    |          | निपाठः पद्धते य     | ·<br><del>{</del> -            |
| ¥  | ९        | चेत्यं              | चेत्यं सं-                     |
| ų  | <b>V</b> | -विरोध-             | -विरोध द्र-                    |
| ų  | 95       | मूलम्-              | मूचम्                          |
| ¢  | ९१       | वासनापटुत्वात्      | -वासनापटुत्वात् नागेशहनी       |
|    |          | -                   | व्याख्यायां च बलवन्त्वादित्वेव |
|    |          |                     | पाठ इति।                       |
| E  | 9.4      | <b>श्रुव्यक्तरे</b> | -श्रत्यन्तरे                   |

|              | 3                      |                                   |
|--------------|------------------------|-----------------------------------|
| <b>y.</b> 4. | त्रशुदुम्              | शुद्रम्                           |
| ९२ इ         | सप्तर्भवधा स           | सप्तद्य वधाय                      |
| ९६ ४         | - <b>स</b> ष्ट्-       | -सञ्च-                            |
| ९४ ९६        | <del>विद्वे</del> रिति | - <b>स्ट ध्र-</b><br>-सिद्वेदिति  |
| <b>૧૫</b> ૧  |                        |                                   |
| <b>૧૫</b> 8  | पुत्तकामारेषु          | चच्यत इति इत्यमां पु <b>सका</b> - |
|              |                        | मरेषु                             |
| ९५           | -ऋत्यूपदेशा-           | -त्रुत्युपदेशा-                   |
| ९६ ९         | -शुद्ध-                |                                   |
| १६ ८         |                        | -शुडु-<br>भाखे च                  |
| २० ७         | बीजाङ्कर-              | बोजाद्धुर-                        |
| २९ ९८        |                        | बुद्धि-                           |
| २९ २९        |                        | र्वनस्                            |
| २९ २४        | -घाननगम-               | -घाननुगम-                         |
| २३ १८        | पनरसते।                | पुनरसतो                           |
| २६ २६        |                        | -नयोगि <del>क-</del><br>-महादेव-  |
| २७ ९८        | -मचादव-                | -महादेव-                          |
| २८ ८         | -चेत्यर्थः             | -चेत्ययः                          |
| २८ ९८        | -नमाने                 | -नुमाने                           |
| इर रह        | -खापनं देशब-           | ख्यापनमिति तथा वासनया             |
|              | योगात्                 | न खार्थस्थापनं देशवयागात्         |
| <b>७३</b> ९९ |                        | <b>9 ?</b>                        |
| ₹8 ₹         | <b>चेतुद्वयन</b>       | <b>चेतुद्वये</b> न                |
| ६४ ९८        | . सङ्घातया-            | सङ्घातयो-                         |
| રૂપ પ        | -प्रमाणिका             | -प्रमाणीबा-                       |

| स्मृ हो हो है। हो । <b>शुह्यपत्रम् ॥</b> |                    |                       |  |  |
|------------------------------------------|--------------------|-----------------------|--|--|
| <b>y.</b> q.                             | <b>त्रशुद्ध</b> म् | शुद्धम्               |  |  |
| ٠ . ٩٠                                   | संयोग इत्यव        | संयोगं इत्यन          |  |  |
|                                          | सङ्ग्रे            | <b>सङ्ग</b> ं         |  |  |
| ६६ २६                                    | -बिम्बापग्रमा      | -बिन्दापशमा-          |  |  |
|                                          | माचाना एव          | मोचानाराव             |  |  |
| Se A                                     | - सन्वादिष         | मन्तादिषु             |  |  |
| <b>३</b> ८ २४                            | पच्चोऽस्राच        | पच्चीऽसाम             |  |  |
| <b>१८ ७</b>                              | <b>च-</b> ·        | <del>च</del> े-       |  |  |
| ४० ९९                                    | नत् ।              | तत्-                  |  |  |
| ४० २६                                    | নথা-               | तथा                   |  |  |
| ४० २५                                    | तथा-               | तथा                   |  |  |
| ४१ १७                                    | रागाद्यभावेन रू-   | -रागाद्यभावेन द्रस्यव |  |  |
|                                          | व्यव कारणाद्य-     | -कारणाद्यभावेन        |  |  |
|                                          | भावेन              | `                     |  |  |
| ४९ ९८                                    | २९                 | <b>२</b>              |  |  |
| ४२ ९८                                    | <u>ح</u>           | 9                     |  |  |
| 86 68                                    | <b>चेतमदिम</b> खं  | <b>हेतुमदनित्वं</b>   |  |  |
| .88 €                                    | <b>चभयारिति</b>    | <b>चभयो</b> रिति      |  |  |